
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập II 

Cuốn 26 - 30 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập II 

Cuốn 26 - 30 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 26 ..................................................................................................................................... 3 

Chương 38 ............................................................................................................................. 3 

Giải Thích: Mười Tám Pháp Không Chung ......................................................................... 3 

Cuốn 27 ....................................................................................................................................32 

Chương 39 – Còn thiếu .........................................................................................................32 

Cuốn 28 ....................................................................................................................................33 

Chương 40 ............................................................................................................................33 

Giải Thích: Sáu Thần Thông ..............................................................................................33 

Cuốn 29 ....................................................................................................................................51 

Chương 41 ............................................................................................................................51 

Giải Thích: Tùy Hỷ, Hồi Hướng... .......................................................................................51 

Cuốn 30 ....................................................................................................................................72 

Chương 42 ............................................................................................................................72 

Giải Thích: Thiện Căn Cúng Dường ...................................................................................72 

Cuốn 26 

Chương 38 

Giải Thích: Mười Tám Pháp Không Chung  

Mười tám pháp không chung là: 1. Các đức Phật thân không lỗi. 2. Miệng không 

lỗi. 3. Niệm không lỗi. 4. Không có dị tưởng. 5. Không có tâm bất định. 6. Không 

có điều không biết đã bỏ. 7. Dục không giảm. 8. Tinh tấn không giảm. 9. Niệm 

không  giảm.  10.  Tuệ  không  giảm.  11.  Giải  thoát  không  giảm.  12.  Giải  thoát  tri 

kiến  không  giảm.  13.  Tất  cả  thân  nghiệp  hành  theo  trí  tuệ.  14.  Tất  cả  khẩu 

nghiệp hành theo trí tuệ. 15. Tất cả ý nghiệp hành theo trí tuệ. 16. Trí tuệ biết đời 

quá khứ vô ngại. 17. Trí tuệ biết đời vị lai vô ngại. 18. Trí tuệ biết đời hiện tại vô 

ngại. 

 Hỏi: Ba mươi sáu pháp (Mười lực, bốn vô sở úy, bốn vô ngại trí, mười tám pháp 

không chung) đều là Phật pháp, sao chỉ có mười tám pháp là không chung (chỉ 

riêng Phật có)? 

 Ðáp: Trong mười tám pháp trước, hàng Thanh văn, Bích-chi Phật có phần, trong 

mười  tám  pháp  sau  này,  hàng  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật  vô  phần.  Như  Xá-lợi-

phất hay phân biệt các pháp, diễn nói một câu, thông suốt không ngại, Phật khen 

rằng: khéo thông pháp tánh, còn  A-nê-lô-đậu thì  mắt trời  bậc nhất. Các Thanh 

văn đều có phần như vậy. Ðối với bốn việc không sợ có phần là, như Phật nói 

trong hàng đệ tử người có thể rống tiếng rống sư tử thì Tân-đầu-lô-phả-la-đỏa-

thệ là bậc nhất. Xá-lợi-phất cũng tự thề rằng: ta trong bảy ngày bảy đêm có thể 

diễn nói một nghĩa khiến cho không cùng tận. Bốn phân biết tuệ, các A-la-hán, 

Xá-lợi-phất,  Mục-kiền-liên,  Phú-lâu-na,  A-nan,  Ca-chiên-diên...  cũng  biết  được 

nghĩa, tên gọi, ngữ ngôn, và vui nói. Do vậy mười tám pháp trước chẳng gọi là 

không chung. 

 Hỏi: Sao Phật không có thân lỗi, không có miệng lỗi? 

 Ðáp:  Trong  vô  lượng  A-tăng-kỳ  kiếp  Phật  trì  giới  thanh  tịnh  nên  thân  nghiệp, 

khẩu nghiệp không lỗi. Còn các A-la-hán như Xá-lợi-phất trì giới không lâu, cực 

nhiều  là  60  kiếp  cho  nên  có  lỗi.  Phật  trong  vô  lượng  A-tăng-kỳ  kiếp  nhóm  các 

giới thanh tịnh được thành tựu, thường hành thiền định rất sâu, được tất cả trí 

tuệ vi diệu, khéo tu tâm đại bi, cho nên không lỗi. 

Lại nữa, Phật nhổ hết các nhân duyên gốc tội, cho nên  không lỗi. Nhân duyên 

gốc  tội  có  bốn:  1.  Nhân  duyên  tham  dục.  2.  Nhân  duyên  sân  nhuế.  3.  Nhân 

duyên sợ hãi. 4. Nhân duyên ngu si. Nhân duyên và tập khí gốc tội đều đã nhổ. 

A-la-hán, Bích-chi  Phật tuy nhổ nhân duyên tội mà tập khí đang còn, nên hoặc 

thời  có  lỗi.  Phật  đối  với  hết  thảy  pháp  thường  thành  tựu  trí  tuệ  biết  khắp  viên 

mãn. Nếu không biết nên có lỗi, như Xá-lợi-phất với 500 Tỳ-kheo du hành đến 

một ngôi chùa vắng ở lại đêm, lúc ấy gặp ngày thuyết giới, không biết việc nội 

giới ngoại giới thế nào, mới bạch Phật, Phật dạy tại trú xứ chỉ ở một đêm rồi bỏ, 

thời không có giới. Lại một lúc khác, Xá-lợi-phất, Mục-kiền-liên cùng với 500 Tỳ-

kheo lúc trở về lại, to tiếng ồn ào, Phật đuổi đi ra ngoài, ấy là miệng có lỗi. Lại 

như Xá-lợi-phất không biết phép ăn bình đẳng nên Phật quở ông ăn đồ bất tịnh 

(trái pháp). Như vậy là thân, miệng có lỗi. Các phiền não tập khí Phật sạch hết, 

cho nên không có lỗi như vậy. 

Lại nữa, hết thảy thân nghiệp, khẩu nghiệp của Phật đều hành theo trí tuệ cho 

nên thân không lỗi, miệng không lỗi. Do các nhân duyên như vậy nên thân không 

lỗi, miệng không lỗi. 

 Niệm  không  lỗi:  Tâm  khéo  tu  bốn  niệm  xứ  suốt  ngày  đêm,  khéo  tu  thiền  định 

thâm  sâu,  tâm  không  tán  loạn,  khéo  dứt  dục  ái  và  pháp  ái,  đối  các  pháp  tâm 

không nhiễm trước, được chỗ tâm an ổn đệ nhất, nếu tâm bồn chồn vội vàng thì 

niệm có chỗ quên mất. Tâm Phật không có được mất, vì vậy nên không lỗi. Phật 

có  Túc  mạng  thông,  ba  minh,  mười  lực,  ba  thứ  trang  nghiêm  niệm,  nên  niệm 

được thành tựu không lỗi, vì niệm phần nhiều dụng ở quá khứ. 

Lại nữa, niệm căn niệm lực vô biên vô tận nên niệm không lỗi. 

Lại nữa,  hết thảy  ý  nghiệp của Phật hành theo trí tuệ nên  niệm không lỗi.  Mỗi 

mỗi niệm đều theo ý hành. Như vậy gọi là niệm không lỗi, như trong kinh Trời hỏi 

nói: 

 “Người nào không lỗi lầm?  

 Người nào không mất niệm?  

 Người nào thường nhất tâm?  

 Làm được việc đáng làm,  

 Chánh biết hết thảy pháp,  

 Thoát hết tất cả chướng,  

 Thành tựu các công đức,  

 Chỉ có một mình Phật”.  

 Không dị tưởng: Phật đối với chúng sanh không có phân biệt, không có tưởng xa 

gần dị biệt: người ấy quí có thể nói cho, người kia hèn không thể nói cho. Như 

mặt  trời  xuất  hiện  chiếu  khắp  vạn  vật,  ánh  sáng  đại  bi  của  Phật  bình  đẳng 

thương  xót  cứu  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  người  cung  kính,  người  không  cung 

kính, oán, thân, quí, tiện, tất cả đều bình đẳng, như người hốt phân tên Ni-đà, 

Phật cũng hóa độ cho thành đại A-la-hán, như cư sĩ Ðức Hộ, làm hầm lửa, bỏ 

độc vào đồ ăn muốn để hại Phật, liền trong ngày ấy được trừ ba độc, diệt lửa tà 

kiến. Như vậy là không có tưởng dị biệt. 

Lại nữa, đối với Xá-lợi-phất, Di-lặc Bồ-tát... thuận theo Phật pháp tu hành, Phật 

cũng không thiên ái, đối với Ðề-bà-đạt-đa, Phú-la-na ngoại đạo, lục sư tà kiến... 

Phật  cũng  không  ghét,  ấy  là  Phật  huân  tu  tâm  trong  vô  lượng  A-tăng-kỳ  kiếp, 

nên là báu ở giữa chúng sanh, như chơn kim không thể làm cho biến khác được. 

Lại nữa, Phật dùng Phật nhãn ngày đêm sáu thời quán hết thảy chúng sanh ai 

có thể độ, không bỏ mất thời. Phật bình đẳng quán chúng sanh, nên không có 

tưởng dị biệt. 

Lại  nữa,  Phật  dùng  các  nhân  duyên,  khen  thiện  pháp  chê  bất  thiện  pháp,  tâm 

cũng  không  tăng  giảm  đối  với  thiện  ác,  chỉ  vì  độ  chúng  sanh,  nên  mới  có  sự 

phân biệt, ấy là không có tưởng dị biệt. 

Lại nữa, như trong kinh Nhất thiết bất hành nói: Phật quán hết thảy chúng sanh 

như thân mình, việc cần làm đã làm xong, không đầu, không giữa, không cuối, 

ấy gọi là không có tưởng dị biệt. 

Lại nữa, Phật quán hết thảy chúng sanh và các pháp, từ xưa lại nay không sanh 

không diệt, thường thanh tịnh như Niết-bàn; ấy gọi là không có tưởng dị biệt. 

Lại nữa, vào cửa pháp bất nhị là cửa các pháp thật tướng. Dị tướng tức là hai 

pháp, hai pháp tức là tà đạo. Phật là người không dối pháp, không nên hành dối 

pháp, thường hành vào cửa pháp bất nhị. Dối pháp tức là dị tướng. Như vậy gọi 

là không có tưởng dị biệt. 

 Không có tâm bất định: Ðịnh là nhất tâm không loạn, trong tâm loạn không thể 

thấy được sự thật, như nước dậy sóng không thể trông thấy mặt, như đèn giữa 

gió không thể soi tỏ. Do vậy nói Phật không có tâm bất định. 

 Hỏi: Ðịnh là từ Vị đáo địa cho đến Diệt tận định. Vào trong các định không thể 

khởi  thân  nghiệp,  khẩu  nghiệp.  Nếu  Phật  thường  định,  không  có  lúc  nào  tâm 

không định, thời làm sao du hành các nước, đủ bốn oai nghi, vì đại chúng dùng 

đủ nhân duyên, thí dụ mà thuyết pháp? Việc như vậy, tâm thuộc Dục giới và ở 

Phạm thế không vào định, mới có thể có việc ấy? 

 Ðáp: Không  có tâm  bất định có nhiều  nghĩa. Ðịnh là thường  nhiếp tâm ở  trong 

thiện pháp, Phật định ở trong các pháp thật tướng, không thối không mất, ấy gọi 

là không có tâm bất định. 

Lại nữa, ở trong Dục giới có định, vào trong định ấy có thể thuyết pháp. Vì vậy 

nên  trong  A-tỳ-đàm  nói:  hệ  thuộc  Dục  giới,  có  các  công  đức  thù  diệu  là  bốn 

thánh chủng, bốn niệm xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, Vô 

tránh tam-muội, nguyện trí, bốn trí vô ngại. Phật vào định ở trong Dục giới nên 

gọi là không có tâm bất định. Các Thanh văn, Bích-chi Phật từ định khởi dậy, thì 

hoặc lại vào vô ký tâm hoặc vào thiện tâm, hoặc thối lui vào cấu tâm, còn Phật từ 

định khởi dậy liền vào định Dục giới, không hề có lúc nào tâm tán loạn, do vậy 

nên gọi là không có tâm bất định. 

Lại nữa, như ở trong pháp Thanh văn, hóa nhân thuyết pháp thì hóa chủ không 

thuyết, hóa chủ thuyết pháp thì hóa nhân không thuyết. Phật thời không như vậy, 

hóa chủ hóa nhân đều có thể đồng thời thuyết pháp. Tâm định cũng có thể khác. 

Thanh  văn  vào  định  thời  không  thuyết,  Phật  ở  trong  định  cũng  có  thể  thuyết 

pháp, cũng có thể du hành, như tâm mật trong kinh Mật Tích nói: chư Phật tâm 

thường ở trong định, tâm cũng có thể thuyết pháp. 

Lại nữa, pháp làm tâm tán loạn là các kiết sử, nghi, hối, Phật không có các thứ 

đó. A-la-hán tuy không còn nghi đối với lý Tứ đế, nhưng đối hết thảy pháp chỗ 

chỗ có nghi, Phật đối với hết thảy pháp, thường định không nghi, vì không có trí 

tuệ bất định. 

Lại nữa, Thanh văn còn có các phiền não tập khí, có thối pháp cho nên tán loạn, 

Phật đối với chỗ nhất thiết trí, trí viên mãn cho nên không loạn; như trong bình 

nước đầy, thời không động không tiếng. 

Lại nữa, chỉ một mình Phật là không dối pháp, tối thượng giữa ba hạng người 

kiên  cố,  khổ  vui  tâm  không  đổi  khác,  tướng  nhất,  tướng  dị,  tướng  sanh  diệt, 

tướng đoạn thường, tướng đi lại, các pháp tướng như vậy, đều là pháp hư dối, 

pháp hòa hợp hư vọng làm ra, Phật an trú trong các pháp thật tướng, nên tâm 

không có bất định. Không bất định nên tâm không đổi khác. 

Lại nữa, trong năm pháp không thể nghĩ bàn  ( chúng sanh nhiều ít, nghiệp lực, 

 long lực, thiền định lực, Phật pháp lực  – N.D),  Phật lại rất không thể nghĩ bàn. 

Mười tám pháp không chung ấy là tạng thậm thâm của Phật, ai có thể nghĩ bàn 

được. Do vậy, Phật không có tâm bất định, việc chắc chắn phải như vậy. 

Phật tuy thường nhập định, không có thô tâm giác quán, nhưng có trí tuệ không 

thể  nghĩ  bàn,  cho  nên  cũng  có  thể  thuyết  pháp;  ví  như  nhạc  trời,  tùy  theo  trời 

muốn, các tiếng ứng ra, cũng là vô tâm, cũng là pháp vô thức, do nhân duyên 

phước đức của chư thiên nên có được như vậy. Như nhạc trời vô tâm, vô thức 

mà  hay  cảm  ứng  vật,  huống  Phật  hữu  tâm  mà  không  thuyết  pháp.  Do  vậy  nói 

Phật không có tâm bất định. 

 Không có điều không biết đã xả: Chúng sanh có ba thọ là thọ khổ, thọ vui, thọ 

không khổ không vui. Thọ khổ sanh sân, thọ vui sanh ái, thọ không khổ không 

vui sanh ngu si. Ba thọ ấy thọ khổ sanh khổ, ở trong khổ thì mất vui, thọ vui sanh 

vui, ở trong vui thì mất khổ, còn thọ không khổ không vui thì không biết là khổ, 

không biết là vui, những người độn căn phần nhiều biết thọ khổ thọ vui, còn đối 

với thọ không khổ không vui, không hay không biết mà chỉ có tâm xả, ấy là bị kiết 

sử ngu si sai khiến. Phật đối với thọ không khổ không vui biết rõ khi nó sanh, biết 

rõ khi nó trụ, biết rõ khi nó diệt. Do vậy nói Phật không có tâm không biết đã xả. 

 Hỏi: Trong đây thế nào gọi là xả? Không khổ không vui tức là xả? hay xả giác chi 

trong bảy giác chi? hay xả trong bốn tâm vô lượng gọi là xả? 

 Ðáp: Không khổ không vui tức là xả. Xả trong hai chỗ kia cũng như vậy, vì sao? 

Vì các người khác đối với thọ không khổ không vui, trong mỗi niệm khi sanh, khi 

trụ,  khi  diệt,  thật  lâu  mới  rõ,  còn  Phật  trong  mỗi  niệm  đều  biết  rõ;  xả  giác  chi 

trong  bảy  giác  chi,  nếu  tâm  chánh  đẳng  không  trầm  không  động,  lúc  ấy  là  xả. 

Nếu  khi  trầm  thì  hành  tinh  tấn  tưởng,  nếu  khi  động  thì  hành  nhiếp  tâm  tưởng. 

Các Thanh  văn, Bích-chi Phật hoặc có  khi nhiếp tâm  sai, tâm rung động chưa 

được bình đẳng liền xả, còn Phật ở trong mỗi niệm tâm thô, tế cạn sâu đều biết 

hết, biết rồi mới xả. 

 Hỏi: Nếu như vậy, sao Phật vì Nan-đà nói, bảo các Tỳ-kheo rằng: Nan-đà đối với 

các thọ khi sanh giác biết, khi trụ giác biết, khi diệt giác biết. Các tưởng các giác 

cũng như vậy? 

 Ðáp: Giác biết có hai: 1. Giác biết trong tâm khổ thọ sanh biết khổ thọ sanh, khổ 

thọ  trụ  biết  khổ  thọ  trụ,  khổ  thọ  diệt  biết  khổ  thọ  diệt;  lạc  thọ  sanh  biết  lạc  thọ 

sanh, lạc thọ trụ biết lạc thọ trụ, lạc thọ diệt biết lạc thọ diệt. Bất khổ bất lạc thọ 

cũng như vậy. Chỉ biết được tướng tổng quát không biết được tướng riêng biệt. 

2. Trong mỗi niệm có khổ thọ, lạc thọ, bất khổ bất lạc thọ đều giác đều biết. Tâm 

số pháp trong mỗi niệm, không đều gì không biết mà bỏ qua. Do vậy nói Phật 

không có điều không biết đã xả. 

Lại nữa, có khi Phật bỏ chúng sanh, để vào thiền định thậm thâm một tháng hai 

tháng.  Có  người  nghi:  Phật  vì  độ  chúng  sanh  mà  ra  đời,  cớ  sao  thường  nhập 

định? Phật nói: Ta có đủ nhân duyên biết rồi nên xả, chứ chẳng phải không biết 

đã xả. 

 Hỏi:  Thế nào là nhân duyên biết rồi mới xả? 

 Ðáp: Ðối với đại chúng mệt nhọc mhàm chán nên tạm nghỉ. 

Lại  nữa,  Phật  đời  đời  thường  ưa  hạnh  viễn  ly,  khi  Bồ-tát  ở  trong  thai  mẹ,  mẹ 

cũng ưa hạnh viễn ly, đi khỏi thành bốn mươi dặm ở trong vườn Lâm-tỳ-ni đản 

sanh,  khi  thành  đạo,  tại  trong  rừng  Ưu-lâu-tần-loa  (Uruvela)  một  mình  ở  dưới 

cây thành Phật, lúc ban đầu Chuyển pháp luân cũng ở tại rừng Nai chỗ tiên nhân 

ở, lúc vào Niết-bàn thì ở dưới cây Ta-la song thọ, mãi mãi ưa hành hạnh viễn ly. 

Do vậy nên Phật vào thiền định. 

Lại nữa, Phật thường thành tựu tâm xả, cho nên vào thiền định. 

Lại nữa, Phật thường xa lìa chỗ ồn ào tạp ngữ, tự quán công đức tạng của chư 

Phật, hưởng thọ cái vui thanh tịnh đệ nhất, cho nên vào thiền định. 

Lại nữa, khi Phật thuyết pháp xong, thường dạy các Tỳ-kheo nên tọa thiền, để 

sau  khỏi  hối  hận,  miệng  nói  và  thân  cũng  tự  làm  như  vậy,  cho  nên  vào  thiền 

định. 

Lại  nữa,  chán  ghét  cùng  dường,  biết  chúng  sanh  kẻ  đáng  được  độ,  vào  thiền 

định làm hóa nhân đi đến độ. 

Lại nữa, có chúng sanh định ít tuệ nhiều, nên thân thị hiện  hành thiền  để giáo 

hóa. 

Lại nữa, có người vì thường thấy Phật nên sanh tâm nhàm chán, Phật tạm xa 

lánh để khiến họ khao khát trông thấy. 

Lại nữa, Phật muốn thuyết pháp cho chư thiên, nên ở chỗ nhàn tịnh. 

Lại nữa, Phật muốn làm phép tắc cho đời sau, cho nên tọa thiền. 

Lại Phật tự Chuyển pháp luân xong, đem việc ấy giao phó lại cho đệ tử, nên vào 

thiền định. 

Lại nữa, thị hiện hai đạo để nhiếp hóa chúng sanh: 1. Thiền định, 2. Trí tuệ. Phật 

thuyết pháp ở giữa đại chúng, là thị hiện trí tuệ; ở chỗ vắng nhiếp tâm là thị hiện 

thiền định. 

Lại nữa, chúng sanh đối với sáu trần có ba cách hành xử: Thấy sắc đẹp sanh vui 

mừng, thấy sắc xấu sanh ưu khổ, thấy sắc không đẹp không xấu sanh xả tâm, 

cho  đến  ý  biết  pháp  cũng  như  vậy.  Phật  đối  với  sáu  trần  rất  tự  tại,  ở  chỗ  vui 

mừng ưu khổ đều sanh xả tâm, như được nói trong đoạn Thánh như ý. 

Như vậy, do các nhân duyên nên vào thiền định, chẳng phải không biết đã xả. 

 Dục không giảm: Phật biết cái ân của thiện pháp, nên thường muốn nhóm các 

thiện pháp, ham muốn ấy không giảm sút. Tu tập các thiện pháp, tâm không biết 

nhàm đủ, ấy là dục không giảm. Thí như một Trưởng lão Tỳ-kheo mù mắt, tự vá 

áo  Tăng-già-lê,  xâu  kim  không  được,  nói  với  mọi  người  rằng:  ai  ham  muốn 

phước đức, hãy xâu kim dùm tôi. Bấy giờ Phật hiện ở trước mặt, nói rằng: Ta là 

người  ham  muốn  phước  đức  không  biết  nhàm  đủ,  hãy  đưa  kim  ông  đây.  Tỳ-

kheo ấy cố gắng thấy được ánh sáng của Phật, lại biết âm thanh của Phật, bạch 

Phật rằng: biển công đức của Phật vô lượng, đều tận cùng biên tế, cớ sao không 

biết nhàm đủ? 

Phật bảo Tỳ-kheo: quả báo công đức rất sâu, không có ai như Ta biết phần ân 

công  đức.  Ta  tuy  đã  tận  cùng  biên  tế  công  đức,  mà  vốn  vì  Tâm  ta  ham  muốn 

không nhàm đủ nên được thành Phật, thế nên nay vẫn ham không ngừng. Tuy 

không có tướng công đức khả đắc, mà tâm ham muốn của Ta cũng không dừng. 

Chư thiên, người đời kinh ngạc, tỉnh ngộ, Phật đối với công đức còn không biết 

nhàm đủ, huống gì người khác. 

Phật  nói  pháp  cho  Tỳ-kheo  ấy,  bấy  giờ  mắt  thịt  sáng  ra,  tuệ  nhãn  được  thành 

tựu. 

 Hỏi: Như Phật tướng, đã dứt ham muốn đối với hết thảy thiện pháp, cớ sao nay 

nói ham muốn không giảm? 

 Ðáp: Nói dứt ham muốn đối với hết thảy thiện pháp là chưa được muốn được, 

được rồi muốn tăng ích, Phật không có ham muốn như vậy, hết thảy công đức 

Phật đã đầy đủ, không có công đức gì không được, cũng không tăng ích. Nay 

nói ham muốn là như trước nói, Phật tuy có đủ hết thảy công đức mà tâm ham 

muốn công đức cũng không thôi; ví như ngựa báu, tuy đi đến nơi mà tâm ham 

muốn đi không ngừng, đến chết không bỏ. Phật bảo cũng như vậy. 

Lại nữa lửa lớn lúc kiếp tận, đốt cháy hết tam thiên đại thiên thế giới, mà thế lửa 

vẫn  không  ngừng,  lửa  trí  tuệ  của  Phật  cũng  như  vậy,  đốt  cháy  hết  phiền  não, 

chiếu rõ các pháp rồi mà lòng ham muốn tương ưng với trí tuệ vẫn không tận. 

Lại nữa, Phật đầy đủ hết thảy công đức thiện pháp, mà chúng sanh chưa độ hết, 

nên tâm muốn độ không ngừng nghĩ. 

 Hỏi:  Nếu  Phật  muốn  độ  chúng  sanh  chưa  ngừng  nghĩ,  cớ  sao  Ngài  vào  Niết-

bàn? 

 Ðáp: Ðộ chúng sanh có hai lối: hoặc có người  hiện tiền đắc độ, hoặc có người 

sao  khi  Phật  Niết-bàn  đắc  độ.  Như  trong  kinh  Pháp  Hoa  nói:  thầy  thuốc  chế 

thuốc đưa cho các đứa con, các con bỏ không dùng, vì thế nên vào Niết-bàn. 

Lại nữa, có chúng sanh căn độn đức mỏng, không thành đại sự được, chỉ có thể 

gieo nhân duyên phước đức, vì thế nên vào Niết-bàn. 

 Hỏi: Sau khi Phật diệt độ, cũng có người chứng được A-la-hán, cớ sao nói chỉ có 

thể gieo nhân duyên phước đức? 

 Ðáp: Tuy có người chứng được A-la-hán, nhưng ít nên không nói. Như lúc Phật 

còn  ở  đời,  một  lần  thuyết  pháp,  có  vô  số  chúng  sanh  trong  mười  phương  đắc 

đạo, sao khi Phật diệt độ thời không như vậy, ví như nước lớn đi chinh phạt, tuy 

được chút ít thì không gọi là được. Vậy nên, tuy chúng sanh chưa độ  hết, mà 

Phật vào Niết-bàn. 

Lại nữa, trong kinh Ðại thừa Thủ-lăng-nghiêm nói: Phật ở thế giới trang nghiêm, 

sống lâu 700 A-tăng-kỳ kiếp, độ thoát chúng sanh. Do vậy nên nói Phật có ham 

muốn không giảm. 

 Tinh tấn không giảm:  Như nói nghĩa ham muốn ở trong phần nói về dục không 

giảm ở trên, chính là tinh tấn. 

 Hỏi: Nếu như vậy thời không có mười tám pháp không chung. Lại nữa, dục và 

tinh tấn là hai tâm số khác nhau, cớ sao nói dục chính là tinh tấn? 

 Ðáp:  Dục  là  mới  khởi  hành,  dục  tăng  trưởng  gọi  là  tinh  tấn.  Như  Phật  nói:  hết 

thảy pháp, dục là căn bản. Dục như người khát muốn được uống, tinh tấn như 

nhân duyên phương tiện, tìm cầu được uống. Dục là tâm muốn được, tinh tấn là 

thành được việc ấy. Dục thuộc ý nghiệp, tinh tấn thuộc ba nghiệp. Dục là trong, 

tinh tấn là ngoài. Sai khác nhau như vậy. 

Lại nữa, tinh tấn là điều chư Phật ưa, như đức Thích-ca Mâu-ni Phật do sức tinh 

tấn  mà  vượt  được  chín  kiếp,  mau  chứng  đắc  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh 

giác. 

Lại nữa, như nói một lần Phật bảo A-nan: ông hãy thuyết pháp cho các Tỳ-kheo, 

Ta đau lưng tạm nghỉ một lát. Rồi Thế Tôn gấp y Uất-đa-la-tăng thành bốn lớp 

trải dưới, lấy y Tăng-già-lê gối đầu nằm. Khi ấy A-nan thuyết về ý nghĩa bảy giác 

phần, đến tinh tấn giác phần, Phật nghe bỗng ngồi dậy nói với  A-nan: ông tán 

thán tinh tấn ư? A-nan thưa: tán thán! Như vậy nói ba lần. 

Phật  khen:  lành  thay!  lành  thay!  khéo  tu  tinh  tấn,  cho  đến  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Chánh giác còn chứng được, huống gì đạo quả khác.  Do nghĩa ấy, Phật 

tinh tấn không giảm. Lúc bệnh còn không nghỉ, huống là không bệnh. 

Lại nữa, Phật vì độ chúng sanh nên bỏ cái vui trong thiền định thậm thâm, dùng 

các loại thân, các loại ngữ ngôn, các loại phương tiện để độ thoát chúng sanh, 

có khi đi qua đường hiểm ác, có khi ăn đồ ăn xấu, có khi chịu lạnh, nóng, có khi 

gặp kẻ tà kiến nạn vấn, miệng dữ mắng nhiếc, vẫn nhẫn chịu không chán. Phật, 

Thế Tôn tuy đã tự tại đối với các pháp, mà hành việc ấy không giải đãi, như Phật 

độ chúng sanh xong, ở giữa rừng Sa-la nằm dưới cây song thọ. Phạm-chí Tu-

bạt-đà-la  nói  với  A-nan:  tôi  nghe  đấng  nhất  thiết  trí,  sẽ  Niết-bàn  đêm  nay,  tôi 

muốn gặp Phật. A-nan ngăn lại nói: Phật thuyết pháp cho mọi người, đang mệt 

lắm. 

Phật từ xa nghe tiếng bảo: A-nan để cho ông Tu-bạt-đà vào, đây là đệ tử cuối 

cùng của Ta. 

Tu-bạt-đa được vào, hỏi Phật chỗ nghi, Phật theo ý thuyết pháp, Tu-bạt-đà dứt 

nghi, được đạo, nhập Vô dư Niết-bàn trước Phật. 

Các  Tỳ-kheo  bạch  Phật  rằng:  Thế  Tôn  rất  là  hy  hữu,  cho  đến  cuối  cùng  còn 

thương xót Phạm-chí ngoại đạo, mà cùng nói năng. 

Phật dạy: Ta chẳng phải chỉ đời này lúc cuối cùng còn hóa độ, mà đời trước khi 

chưa đắc đạo, lúc cuối cùng cũng hóa độ. Vô lượng A-tăng-kỳ kiếp quá khứ, có 

rừng cây lớn, có nhiều cầm thú, lửa nội  đến đốt cháy, ba phía lửa đỏ, chỉ còn 

một phía mà lại cách một dòng nước, cầm thú cùng quẩn bức bách, không nơi 

chốn mạng. Ta lúc bấy giờ là con nai thân to sức mạng, lấy chân trước gác qua 

một bờ, chân sau chống một bờ, khiến các cầm thú đạp trên lưng mà đi qua, da 

thịt ta rã hết, vì sức từ bi nên nhẫn chịu cho đến chết, sau chót một con thỏ đi 

đến, khí lực Ta đã kiệt, tự gắng nỗ lực, khiến nó qua được, qua xong, lưng Ta 

gãy,  rơi  xuống  nước  mà  chết.  Việc  như  vậy  có  từ  lâu,  chứ  chẳng  phải  chỉ  có 

ngày nay. Những con thú qua trước là các đệ tử hiện nay, còn con thỏ qua cuối 

cùng là Tu-bạt-đà vậy. 

Phật  đời đời  vui tinh tấn nay  vẫn không  ngừng, do  vậy nên  nói tinh tấn không 

giảm. 

 Niệm không giảm: Hết thảy trí tuệ tương ưng với pháp của chư Phật ba đời, nên 

niệm đầy đủ không giảm. 

 Hỏi: Trước đã nói niệm không lỗi, nay lại nói niệm không giảm. Niệm không lỗi, 

niệm không giảm là một hay khác? Nếu một thì sao nay còn nói lại, nếu khác thì 

khác thế nào? 

 Ðáp:  Thất  niệm  là  sai  lầm,  giảm  niệm  là  chẳng  kịp.  Thất  niệm  là  sai  lầm  trong 

các oai nghi cúi ngước đi lại, niệm không giảm là trú trong thiền định thần thông, 

niệm quá khứ, hiện tại, thông suốt không chướng ngại. 

 Hỏi: Cớ sao niệm không giảm chỉ riêng Phật có? 

 Ðáp:  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật,  khéo  tu  bốn  niệm  xứ  nên  niệm  được  kiên  cố, 

niệm  tuy  kiên  cố  nhưng  cũng  còn  giảm  thiểu,  chướng  ngại  không  thông  suốt, 

như trong đoạn trí lực túc mạng nói: Thanh văn, Bích-chi Phật, niệm về túc mạng 

thật  nhiều  trong  tám  vạn  kiếp,  đối  với  rộng  lớn  thì  có  giảm,  cũng  như  đối  với 

người  kiến  đế  đạo,  không  thể  mỗi  niệm  phân  biệt,  còn  Phật  ở  trong  mỗi  niệm 

đều phân biệt rõ ba tướng. Tâm Phật không có một pháp nào đi qua mà không 

nghĩ nhớ, vì vậy nên chỉ riêng Phật có niệm không giảm. 

Lại nữa, trí lực túc mạng theo niệm mà biết, Phật đối với việc ấy có lực, Thanh 

văn, Bích-chi Phật còn không có niệm lực ấy huống gì người khác! 

Lại nữa, Phật do có nhất thiết trí  vô ngại giải thoát thủ hộ niệm, cho nên niệm 

không giảm. Do các nhân duyên như vậy, Phật có niệm không giảm. 

 Tuệ không giảm: Phật được hết thảy trí tuệ nên tuệ không giảm. Trí tuệ ba đời 

vô ngại nên tuệ không giảm. 

Lại nữa, mười lực, bốn việc không sợ, bốn trí vô ngại thành tựu, nên niệm không 

giảm. 

Lại nữa, ví như dầu đầy, tim đèn tốt, thời ánh sáng mạnh tỏ, Phật cũng như vậy, 

dầu  Tam-muội vương các tam-muội thiền định,  tim đèn   niệm trong sạch không 

 giảm,  nên ánh sáng trí tuệ vô lượng không giảm. 

Lại nữa, từ sơ phát tâm trong vô lượng, vô số kiếp chứa nhóm hết thảy trí tuệ, 

thâm  tâm  vì  pháp,  đầu  mắt  tủy  não,  bỏ  hết  vật  sở  hữu  trong  ngoài  mà  bố  thí, 

nhảy  vào lửa, gieo  xuống núi, lột  da cắt thân, như  vậy không có khổ  gì không 

nhẫn chịu, nhất tâm vì chứa nhóm trí tuệ nên tuệ không giảm. 

Lại nữa, trí tuệ của  Phật nhờ hết thảy công đức trì giới,  thiền định giúp thành, 

nên tuệ không giảm. 

Lại  nữa,  đời  đời  tìm  hết  thảy  kinh  sách,  pháp  đời,  pháp  Phật,  thô  tế,  thiện  bất 

thiện đều học biết hết, nên tuệ không giảm. 

Lại nữa, từ chỗ mười phương vô lượng chư Phật, nghe pháp, tụng đọc, tư duy, 

tu tập, vấn nạn, nên tuệ không giảm. 

Lại nữa, vì hết thảy chúng sanh, vì tăng ích hết thảy thiện pháp, phá hết thảy vô 

minh, nên tuệ không giảm. 

Lại nữa, trí tuệ ấy thật biết tướng các pháp không sanh không diệt, không sạch, 

không nhơ, không tác, không hành, không phân biệt là trí chẳng phải trí, biết các 

pháp  nhất  tướng  bình  đẳng,  thanh  tịnh  như  hư  không,  không  nhiễm,  không 

trước,  không  dùng  hai  pháp,  nên  được  pháp  tướng  bất  nhị  nhập.  Pháp  tướng 

bất  nhị  nhập  vô  lượng  vô  biên,  thế  nên  tuệ  không  giảm.  Các  nhân  duyên  như 

vậy, tuệ không giảm. 

 Giải thoát không giảm: Giải thoát có hai: hữu vi giải thoát và vô vi giải thoát. Hữu 

vi giải thoát là giải thoát tương ưng  với  trí tuệ  vô lậu. Vô  vi  là giải thoát là hết 

thảy tập khí phiền não đều dứt hết không còn. Phật đối với hai giải thoát không 

giảm, vì cớ sao? Vì Thanh văn, Bích-chi Phật trí tuệ không lớn, không nhạy bén, 

phiền não không dứt hết, nên trí tuệ có giảm, còn Phật trí tuệ nhạy bén đệ nhất, 

tập khí phiền não dứt sạch vĩnh viễn không còn, cho nên giải thoát không giảm. 

Lại  nữa,  như  trong  đoạn  lậu  tận  lực  nói,  giải  thoát  của  Phật  và  Thanh  văn,  có 

khác nhau. Phật được lực lậu tận nên giải thoát không giảm, nhị thừa không có 

lực ấy nên giải thoát có giảm. 

 Giải  thoát  tri  kiến  không  giảm:  Phật  đối  với  các  giải  thoát,  trí  tuệ  thanh  tịnh  vô 

biên vô lượng, gọi là giải thoát tri kiến không giảm. 

 Hỏi:  Phật  đối  với  hết  thảy  pháp  không  giảm,  cớ  sao  chỉ  trong  sáu  việc  không 

giảm? 

 Ðáp: Ðối với hết thảy việc tự lợi, lợi tha, bốn việc có thể làm cho đầy đủ:  Dục cội 

gốc của việc mong cầu hết thảy thiện pháp.  Tinh tấn khả năng thật hành.  Niệm 

khả  năng  thủ  hộ,  như  người  giữ  cửa,  người  thiện  cho  vào,  người  ác  ngăn  lại. 

 Tueä  soi  hết  thảy  pháp  môn,  dứt  hết  thảy  phiền  não.  Dùng  bốn  pháp  ấy,  việc 

được thành tựu. 

Quả báo của bốn pháp ấy có hai: 1. Giải thoát. 2. Giải thoát tri kiến. Nghĩa giải 

thoát như trước đã nói. Còn nghĩa giải thoát tri kiến là dùng giải thoát tri kiến ấy 

biết hai tướng giải thoát ấy là hữu vi và vô vi giải thoát. 

Biết các tướng giải thoát, đó là thời giải thoát, bất thời giải thoát, tuệ giải thoát, 

câu giải thoát, hoại giải thoát, bất hoại giải thoát, tám giải thoát, bất khả tư nghị 

giải thoát, vô ngại giải thoát... Phân biệt các tướng giải thoát bền chắc không bền 

chắc, ấy gọi là giải thoát tri kiến không giảm. Như trong đoạn nói về niệm Phật, 

Phật thành tựu năm vô lậu uẩn, giải thoát tri kiến uẩn, trong đây đã có nói rộng. 

 Hỏi: Giải thoát tri kiến, chỉ nói biết, sao còn nói kiến? 

 Ðáp: Nói biết, nói kiến, sự được bền chắc; ví như hai giây hiệp làm một thời bền 

chắc. 

Lại nữa, nếu chỉ nói biết, thời không thu nhiếp hết thảy tuệ, như Luận tạng nói, 

Tuệ có ba thứ: có thứ biết chẳng phải thấy, có thứ thấy chẳng phải biết, có thứ 

cũng  thấy  cũng  biết.  Biết  chẳng  thấy  là  tận  trí,  vô  sanh  trí,  trí  tương  ưng  năm 

thức.  Thấy  chẳng  phải  biết  là  tám  nhẫn  ( Khổ  pháp  nhẫn,  tập  pháp  nhẫn,  diệt 

 pháp nhẫn, đạo pháp nhẫn, khổ loại nhẫn, tập loại nhẫn, diệt loại nhẫn, đạo loại 

 nhẫn – N.D chú), thế gian chánh kiến, năm tà kiến. Cũng biết cũng thấy là các 

tuệ còn lại. Nếu nói biết thời không bao gồm thấy, nếu nói thấy thời không thu 

nhiếp biết, vì vậy nói tri kiến thời đầy đủ. 

Lại  nữa,  như  tụng  đọc,  phân  biệt,  trù  lượng  theo  người  gọi  là  biết,  tự  mình 

chứng  được  gọi  là  thấy,  ví  như  tai  nghe  việc  ấy,  vẫn  còn  hồ  nghi,  ấy  là  biết, 

chính tự mắt thấy, rõ ràng không nghi, ấy là thấy. Biết và thấy đối với giải thoát 

cũng sai khác như vậy. 

Lại nữa, có người nói: A-la-hán còn nghi đối với giải thoát của chính mình, không 

thể tự biết rõ là A-la-hán hay chẳng phải là A-la-hán. Phật vì phá tà kiến ấy nên 

nói các thánh nhân đối với giải thoát cũng biết cũng thấy. Các A-la-hán tuy được 

giải thoát tri kiến, mà giải thoát trí kiến có giảm vì không được nhất thiết trí, vì 

không thành tựu trí tuệ căn thượng thượng, vì không phân biệt được biệt tướng 

các pháp khi sanh khi diệt trong mỗi niệm; còn Phật thành tựu trí tuệ căn thượng 

thượng, biết biệt tướng các pháp sanh diệt trong mỗi niệm, nên giải thoát tri kiến 

không giảm. 

Lại nữa, thành tựu đầy đủ pháp nhãn thanh tịnh như đã nói ở trong nghĩa pháp 

nhãn. Biết chúng sanh ấy do cửa  Không giải thoát vào Niết-bàn, chúng sanh do 

cửa  Vô tướng giải thoát  vào Niết-bàn, chúng sanh  ấy do cửa  Vô tác giải thoát 

vào Niết-bàn; biết chúng sanh ấy do cửa  Quán năm uẩn, mười hai nhập, mười 

 tám giới,  do các pháp môn như vậy được giải thoát. 

Phật đối với giải thoát tri kiến biết hết biết khắp, thế nên nói. Phật giải thoát tri 

kiến không giảm. 

 Hết thảy thân nghiệp, hết thảy khẩu nghiệp, hết thảy ý nghiệp, hành theo trí tuệ: 

Phật  hết  thảy  thân,  khẩu,  ý  nghiệp  trước  biết  rồi  sau  theo  chỗ  biết  mà  hành. 

Thân, khẩu, ý nghiệp của chư Phật, mọi hành động đều lợi ích chúng sanh, cho 

nên gọi là trước biết rồi sau theo trí tuệ mà hành. Như trong Kinh nói: chư Phật 

cho đến thở vào thở ra còn lợi ích chúng sanh, huống gì thân, khẩu, ý nghiệp cố 

làm mà không lợi ích? Các chúng  sanh  oán ác nghe  hương  khí hơi  thở ra  vào 

của Phật, đều được tín tâm thanh tịnh, ưa vui nơi Phật: chư thiên nghe hương 

khí hơi thở của Phật cũng đều bỏ năm  dục, mà phát tâm tu thiện. Do  vậy, nói 

thân, khẩu, ý nghiệp hành theo trí tuệ. Thanh văn, Bích-chi Phật không có việc 

ấy. Tâm cố làm thiện rồi sau thân, khẩu nghiệp mới thiện, mà ý nghiệp có khi vô 

ký,  không  theo  trí  tuệ  mà  tự  sanh,  huống  gì  người  khác,  như  Tỳ-kheo  Kiều-

phạm-ba-đề  tuy  chứng  được  A-la-hán  mà  tự  nhã  đồ  ăn  rồi  nhai  lại;  nghiệp  ấy 

không theo trí tuệ. 

Lại  như  Tỳ-kheo  A-la-hán  Ma-đầu  Ba-tư-đà  nhảy  trên  xà  nhà,  gác,  trên  vách, 

cây. 

Lại  như  Tỳ-kheo  Tất-lăng-già-bà-ta  mắng  nữ  thần  sông  Hằng  rằng  “Con  bé”. 

Như vậy là thân khẩu nghiệp trước không có trí tuệ cũng không theo trí tuệ mà 

hành. Phật không có việc ấy. 

 Hỏi: Nếu như vậy sao Phật có khi thân khẩu nghiệp in tuồng không theo trí tuệ 

hành, vì sao? Vì là khi Phật vào trong chúng ngoại đạo thuyết pháp mà họ đều 

không tín thọ? 

Lại có lần Phật ở giữa đại chúng thuyết pháp, bày ngực cho Ni-kiền- tử thấy? Lại 

vì một  người nghi không thấy  hai tướng mà Phật ở  giữa đại chúng bày tướng 

lưỡi  và  tướng  âm  tàng?  Lại  mắng  các  đệ  tử,  các  ngươi  là  người  ngu  cuồng! 

mắng Ðề-bà-đạt-đa ngươi là người cuồng, người chết, người nhổ mửa! Phật kết 

giới không cho phép giữ tám thứ bình bát, chỉ cho Tỳ-kheo dùng hai thứ bình bát 

hoặc bằng sành hoặc bằng thiết, mà Phật lại tự dùng bát đá? Có khi ngoại đạo 

nạn vấn, Phật im lặng không trả lời? 

Lại Phật ở chỗ này nói hữu ngã, chỗ kia nói vô ngã; chỗ này nói các pháp có, 

chỗ kia nói các pháp không. Như vậy thân khẩu nghiệp của Phật in tuồng không 

theo trí tuệ mà hành. Thân khẩu nghiệp không lìa ý nghiệp, ý nghiệp cũng phải 

có khi không theo trí tuệ hành, vậy cớ sao nói Phật thường theo trí tuệ hành? 

 Ðáp: Nói như vậy không đúng. Ðối với các việc ấy đều trước có trí tuệ, rồi sau 

các nghiệp theo trí tuệ mà hành, vì cớ sao? Vì Phật vào giữa chúng ngoại đạo, 

tuy biết đời này họ không tin không thọ, mà vì để gieo nhân duyên lớn cho đời 

sau. Lại để ngăn ngoại đạo phỉ báng nói Phật tự cao mạng, vì vậy Phật tự đi vào 

trong chúng đó. Lại ngoại đạo nói: Phật tự nói có tâm đại bi tế độ khắp tất cả, mà 

chỉ vì bốn chúng thuyết pháp, còn chúng ta đây cũng là người xuất gia cầu đạo 

mà  không  thuyết  cho!  Lại  như  trong  kinh  Bát-nhã  này  nói:  Phật  đi  đến  giữa 

chúng  ngoại  đạo  thuyết  pháp,  họ  không  nói  là  không  tín  thọ.  Phật  từ  xa  trông 

thấy ngoại đạo đại hội, lớn tiếng luận nghị, định đến nơi khác, lại quay trở lại đi 

vào đây. Các luận nghị sư từ xa thấy Phật đi đến, tự mình nói với nhau rằng: các 

ngươi hãy im lặng! Phật là người ưa tịch tịnh, thấy các người im lặng, Ngài có 

thể đến đây. 

Cả chúng liền im lặng. Phật đi vào giữa chúng ấy thuyết ba đế cho Bà-la-môn, 

chúng ngoại đạo đều im lặng. Phật nghĩ rằng bọn người cuồng bị ác ma che lấp, 

pháp này vi diệu, mà cho đến không có một người thử làm đệ tử. Nghĩ vậy, rồi từ 

tòa đứng dậy đi, những người ấy thoát khỏi ma che, liền tự nghĩ: chúng ta được 

nghe pháp mầu, tại sao không lấy làm tự lợi, liền cùng đi đến chỗ Phật, làm đệ 

tử Phật, đắc đạo, lìa khổ. 

Lại nữa, đệ tử ngoại đạo lo sợ thầy họ, nên không dám đến Phật, cho nên Phật 

tự đi vào giữa chúng ấy thuyết pháp, họ được nghe pháp tin thọ kiên cố, không 

còn  la  sợ  thầy  họ,  lại  được  làm  đệ  tử  Phật,  hoặc  đắc  dấu  đạo.  Có  các  nhân 

duyên trí tuệ như vậy, nên đi vào chúng ngoại đạo. 

Lại nữa, Tát-giá-kỳ-ni-kiền-tử lấy lá đồng bịt bụng, tự thề rằng: không có người 

nào bị ta nạn vấn mà không toát mồ hôi bại hoại. Voi lớn cho đến cỏ cây sành 

đá, nghe tiếng nạn vấn của ta cũng đều toát mồ hôi! Thề như vậy rồi đi đến chỗ 

Phật; luận nghị với Phật. Phật gạn hỏi, đều không đáp được, mồ hôi đổ xuống 

đất, cả mình như ngâm. Phật bảo Ni-kiền, trước ông thề rằng, không người nào 

nghe ta nạn vấn mà không đổ mồ hôi, nay chính ông đổ mồ hôi xuống đất. Oâng 

thử xem Phật, thấy có mồ hôi chăng? Khi ấy Phật cởi y Uất-đa-la-tăng chỉ cho 

ông và hỏi: mồ hôi chỗ nào? 

Lại nữa, có người nói, hoặc có người đầu đổ mồ hôi thân không đổ mồ hôi, Phật 

tuy đầu không đổ mồ hôi mà thân chắc có mồ hôi, vì vậy Phật cỡi y Uất-đa-la-

tăng bày thân ra, nhân đó ngoại đạo rất tin tướng Phật, đều vào trong Phật pháp, 

ấy là nhân duyên trí tuệ, thân nghiệp hành theo. 

Phật bày tướng lưỡi, tướng âm tàng là vì có người nghi hai tướng ấy nơi thân 

Phật, mà người ấy là người  có thể đắc  đạo, chỉ  vì nghi nên không đắc,  vì vậy 

Phật  bày  hai  tướng  cho  thấy.  Lè  lưỡi  ra  phủ  cả  mặt,  lưỡi  tuy  lớn  mà  trở  vào 

trong miệng cũng không chướng ngại , người ấy thấy rồi hết nghi. Có người thấy 

tướng lưỡi lè ra, hoặc sanh tâm khinh mạn, lè lưỡi như con nít, khi thấy lưỡi trở 

vào miệng mà thuyết pháp không bị trở ngại, liền khởi tâm cung kính, khen chưa 

từng có. 

Có người nghi tướng âm tàng của Phật không hiện. Bấy giờ Thế Tôn hóa làm 

voi báu, ngựa báu; có tướng âm tàng, chỉ cho thấy và nói: tướng âm tàng của 

Phật không hiện, cũng giống như vậy. Có người nói, Phật bày tướng âm tàng, 

chỉ cho một người thấy để dứt nghi của họ. Các luận nghị sư nói: Phật có tâm 

đại từ bi, nếu có người do thấy tướng âm tàng của Phật mà có thể chứa nhóm 

thiện  căn,  phát  tâm  đại  Bồ-đề  và  sanh  tâm  rất  vui  mừng  tín  kỉnh,  thì  Phật  đều 

làm cho được thấy, dứt nghi tâm của họ, ngoài ra không ai được thấy! 

Phật vì tâm đại bi độ chúng sanh nên đối ba hạng người trên tạm bày ra cho họ 

thấy nhanh như điển chớp, các chúng sanh ấy thấy rồi, tin Phật có tâm  đại bi, 

chứ  Phật  đối  với  giới  pháp  Phật  không  thủ  không  đắm  trước.  Do  nhân  duyên 

như vậy nên hiện bày hai tướng, chứ chẳng phải đùa cợt, chẳng phải không biết 

hổ. 

Phật nói lời gay gắt với các Tỳ-kheo: các ông là người ngu cuồng. Lời gay gắt có 

hai loại: 1. Tâm ô cấu sân giận mắng nhiếc. 2. Vì thương xót chúng sanh muốn 

giáo hóa. 

Người ly dục còn không có tâm ô cấu sân giận mắng nhiếc, huống gì Phật! Phật 

vì thương xót giáo hóa nên nói lời  gay gắt. Có chúng sanh nghe lời giáo huấn 

êm dịu hiền lành không đưa vào khuôn phép đạo được, phải nói lời gay gắt thô 

kịch mới đưa vào đạo được. Như ngựa hay thấy bóng roi liền chạy, còn lừa ngu 

phải quất đau mới đi; cũng như có thứ ghẻ được thuốc êm dịu, phun thoa liền 

lành, có thứ ghẻ phải lấy dao xẻ lấy thịt thúi ra, xức thuốc dữ mới lành. 

Lại nữa, lời gay gắt có năm: 1. Nói thêu dệt. 2. Miệng nói dữ và cũng thêu dệt. 3. 

Miệng nói dữ  và cũng thêu dệt,  vọng ngữ. 5. Tâm không phiền não mà nói lời 

gay gắt để giáo hóa đệ tử, phân biệt đều thiện bất thiện, kéo chúng sanh ra khỏi 

đất khổ nạn. Ðủ bốn thứ ác ngữ tội rất nặng. Aùc ngữ thứ ba, hai, một tội nhỏ 

nhẹ lần. Hàng cư sĩ đệ tử Phật chứng đắc đạo quả thứ nhất, thứ nhì sai khiến nô 

tỳ với lời nói ác, chẳng phải là đạo bất thiện. 

Nhiếp luật nghi có hai thứ: hoặc nói thêu dệt, hoặc nói ác và thêu dệt. A-na-hàm, 

A-la-hán, không có phiền não khỏi lời nói ác, chỉ do tịnh tâm, cần nói ác để giáo 

hóa nên nói ác và nói thêu dệt. A-na-hàm, A-la-hán còn không có phiền não khởi 

lời ác huống gì Phật. 

Lại nữa, nếu Phật có lời nói gay gắt, không nên nghi, không nên nạn vấn cho là 

Phật có ác tâm phát ra lời nói gay gắt, vì cớ sao? Vì ác tâm Phật đã dứt lâu rồi, 

chỉ  vì  thân  tâm  nghĩ  tới  chúng  sanh  như  cha  lành  dạy  con,  tuy  có  lời  gay  gắt, 

cũng vì chỉ thành tựu cho con, chẳng phải là ác tâm. Lúc Phật còn là Bồ-tát, ba 

độc chưa hết, làm tiên nhân tên là Sằn-đề bị vua ác cắt tai, mũi, tay, chân mà 

không sanh tâm ác, không nói lời  ác. Bấy giờ chưa đắc đạo, còn không có ác 

tâm,  huống  gì  khi  được  thành  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  ba  độc  đã 

hết, đầy đủ tâm đại từ bi đối với chúng sanh, sao được nghi Phật có ác tâm, nói 

lời gay gắt. 

Lại nữa, nếu Phật nói ngươi là người ngu cuồng, thì ấy là lời êm dịu, lời nói thật, 

vì sao? Vì ba độc phát sanh gọi là ngu cuồng, lại đem việc lành làm lợi ích cho 

mà  không  khấn  chịu,  không  hiểu  ý  Phật,  không  lãnh  thọ  lời  Phật,  ấy  là  ngu 

cuồng. 

Lại nữa, Phật bên trong thường hành trí tuệ vô ngã, bên ngoài thường quán các 

pháp không, như vậy thì làm sao có ác khẩu? Ðó chỉ do chúng sanh không hiểu 

tâm  Phật,  nên  tìm  chỗ  dỡ  nơi  lời  nói  của  Phật,  nếu  chúng  sanh  hiểu  Phật  lấy 

thâm tâm thương xót, thời giả sử Phật khiến nhảy vào lửa lớn liền hoan hỷ nhảy 

vào, như người bị nóng bức nhảy vào ao nước mát, huống gì Phật chỉ nói mà 

không  chịu  lãnh  thọ.  Chúng  sanh  bị  ác  ma  che  lấp  không  biết,  nên  Phật  đem 

thâm tâm nghĩ tới, mà không lãnh thọ lời Phật. Vì vậy, Phật nói ngươi là người 

ngu cuồng. 

Lại  nữa,  có  người  nghe  lời  nói  gay  gắt  thì  vui  mừng  nói:  vì  thương  ta  nên  nói 

như vậy. Vì vậy, Phật nói ngươi là người ngu cuồng. 

Phật  nói:  Ðề-bà-đạt  ngươi  là  người  cuồng,  người  chết,  người  súc  nhổ.  Người 

cuồng là vì Ðề-bà-đạt tội nặng sẽ xa vào địa ngục A-tỳ, cho nên nói ba lời gay 

gắt. Người chết là tợ như người mà không thể chứa nhóm các điều thiện. Cũng 

vì Ðề-bà-đạt cạo đầu mặt áo pháp, tợ như thánh nhân, mà bên trong không có 

tuệ mạng, nên gọi là người chết. Như người chết được trang sức đủ thứ mà dần 

dần tiêu hoại, không thể làm cho sống được, Ðề-bà-đạt cũng như vậy. Phật ngày 

ngày giáo hóa cho đủ cách mà ác tâm càng mạnh, pháp ác bất thiện ngày càng 

tăng, cho đến gây ba tội nghịch, vì vậy nên gọi là người chết. Người súc nhổ là 

vì Ðề-bà-đạt tham lợi dưỡng mà hóa làm đứa trẻ nít thân trời, ở trong tay ôm của 

vua A-xà-thế, vua than miệng ông thúi, nên nhổ nước miếng bảo súc miệng. Vì 

vậy gọi là người súc nhổ. 

 Hỏi: Ðề-bà-đạt đã được thiền định, đã lìa dục, cớ sao còn súc miệng bằng nước 

miếng của người khác? 

 Ðáp: Người ấy ác tâm cũng sâu, căn kia cũng nhạy bén, lìa dục cho nên có thể 

biến hóa, khi súc nước miếng liền mất, vì căn nhạy bén nên khi tìm lại liền được, 

vì vậy nên gọi là người súc nhổ. Nghĩa cuồng như đoạn trước đã nói. 

Lại nữa, vì Ðề-bà-đạt bạch Phật: Phật đã già yếu, thường ưa nhàn tịnh, Ngài có 

thể vào rừng tự vui, Tăng chúng có thể giao cho tôi. Phật nói: Xá-lợi-phất, Mục-

kiền-liên... có trí tuệ lớn, là người hiền thiện, nhu hòa, thanh tịnh, Ta còn không 

cho nhiếp Tăng, huống gì ngươi là người cuồng, người chết, người súc nhổ. 

Có các nhân duyên như vậy, Phật đối với các pháp tuy không nhiễm trước mà vì 

giáo hóa nên nói lời gay gắt. 

 Phật  không  cho  Tỳ-kheo  dùng  tám  thứ  bình  bát:  Những  bát  châu  báu  vàng, 

bạc... vì vật báu bị người tham, khó kiếm được, sanh tham đắm, nên không cho 

cất giữ bảo vật đó, cho đến không được lấy tay cầm, cũng không được cất giữ 

các danh bảo, nếu có làm phép tịnh thí, thời được dùng, vì giá trị không còn quí. 

Bát  gỗ  dùng  dễ  sanh  cấu  bẩn,  bất  tịnh  nên  không  cho  dùng.  Ba  thứ  bát  khác 

(sành, thiết, đá) không có các việc như vậy. 

 Hỏi:  Bát  sành,  thiết  cũng  dễ  bị  cấu  bẩn  không  khác  bát  gỗ,  tại  sao  cho  phép 

dùng? 

 Ðáp: Bát sành, thiết, nếu không hun khói cũng không được phép dùng, do hun 

khói nên không bị cấu bẩn. Bát đá có thô, tế. Ðá mịn láng cũng không bị cấu bẩn 

cho nên Thế Tôn tự dùng, nhưng Phật không cho Tỳ-kheo dùng vì nó nặng, sức 

của Phật hơn vạn voi trắng, nên không cho là nặng. Vì thương các Tỳ-kheo nên 

không cho phép dùng. 

 Hỏi: Thị giả La-đà, Du-thiện-ca, Tu-na-sát-la-đa, Na-già-ta-bà-la, A-nan... thường 

hầu Phật bưng bình bát, cớ sao Phật không thương xót? 

 Ðáp: Các thị giả tuy bưng bát của Phật, song vì oai đức của Phật và vì tâm cung 

kính tôn trọng Phật, nên không biết nặng. Lại, thân lực A-nan cũng to lớn. 

Lại nữa, vì bát đá mịn láng khó kiếm được, còn thô xám thì bị dính cấu bẩn, nên 

không cho phép dùng. 

Bát đá của Phật tự nhiên sanh ở bốn chót núi của bốn vua trời, các người khác 

không có bát tự nhiên ấy, nếu tìm cho có để làm rất khó, bị trở ngại mất công 

nhiều, nên Phật không cho phép dùng. 

Lại muốn cho bát của Phật khác với đệ tử, nên Phật dùng bát đá. 

Lại như quốc vương, được mọi người tôn trọng, thì đồ dùng để ăn cũng khác. 

Có người thấy bát của Phật khác với bát người khác, càng thêm tôn trọng cúng 

dường, sanh tín tâm thanh tịnh. 

 Hỏi: Nếu bình bát đã phải khác cớ sao y lại đồng? 

 Ðáp:  Y  của  Phật  cũng  khác.  Khi  Phật  mới  thành  đạo,  biết  y  của  Phật  Ca-diếp, 

thích hợp với Phật mang. Y của Phật Ca-diếp giá trị mười vạn lượng vàng. Sau 

đó lương y Kỳ-vức (Jivaka) dâng cho Phật cái y Thâm-ma-căn-kiết-bá cũng giá 

trị mười vạn lượng vàng. Phật dạy A-nan đem y ấy cắt may thành y Tăng-già-lê. 

May xong Phật nhận mang, ấy là khác. 

 Hỏi: Phật nhân đó bảo các Tỳ-kheo, từ nay có vị Tỳ-kheo nào nhất tâm cầu Niết-

bàn,  trái  bỏ  thế  gian,  nếu  muốn  mặc  y  giá  trị  mười  vạn  lượng  vàng,  cũng  cho 

phép ăn đồ ăn trăm vị. Ðồ ăn khác, y mặc khác mà sau cho phép, sao riêng bình 

bát không cho phép? 

 Ðáp: Trước tôi đã nói nhân duyên về bát đá, nay nói thêm: Bát của Phật không 

thọ nhận từ người. Khi Phật mới Thành đạo, muốn ăn cần đồ đựng, bốn vua trời 

biết  tâm  niệm  Phật,  đem  bốn  bình  bát  dâng  Phật.  Phép  của  Phật  ba  đời  đều 

dùng bình bát của bốn vua trời, lúc bấy giờ chưa có chúng tăng, làm sao nói cho 

phép, về sau nếu cho phép, lại không ai cúng cho bát đá. Lại cõi Diêm-phù-đề 

không ưa bát đá, cho nên không ai cúng cho. 

Lại nữa, Phật dạy Tỳ-khep thường nên che dấu công đức, nếu thọ nhận bát đá, 

người  đời sẽ nói bát ấy từ trời rồng mà  có được, nếu bảo  người làm thì công 

phu quá khó. Lại sợ người ta nói Tỳ-kheo này muốn ngang công với Phật, vì vậy 

Phật không cho phép. Còn y, hoặc có người nói Phật ở giữa Tăng thọ nhận y tốt 

của  đàn-việt  để  mặc  riêng  mà  không  cho  Tỳ-kheo  mặc,  vì  vậy  Phật  cho  phép 

mặc.  Nhưng  Tỳ-kheo  cũng  tự  không  mặc,  vì  người  thí  khó  có  nên  người  mặc 

khó được. Nếu Tỳ-kheo không thanh tịnh thời người ta không cúng, nếu Tỳ-kheo 

thanh tịnh thì ít muốn, biết đủ, nên không mặc. Phật dứt nghi hoặc của người, 

nên cho phép mặc y, còn đối bình bát thì không có mong, nên không cho phép 

dùng. 

 Hỏi: Như trong kinh nói: Phật Kim cang thân, không nhờ cậy ăn, thì cần gì giữ 

bát? 

 Ðáp: Phật pháp có hai đạo: 1. Thanh văn đạo. 2. Phật đạo. 

Theo pháp Thanh văn, Phật tùy theo cách thức thường lệ của con người có sự 

ăn dùng, còn theo pháp Ðại thừa, phương tiện vì người, nên thị hiện có ăn, mà 

kỳ thật không ăn. 

 Hỏi: Thế nào là phương tiện? 

 Ðáp: Phật muốn độ người nên thị hiện làm theo cách thức con người, nếu không 

như vậy, người ta sẽ nói: Phật chẳng phải người, chúng ta làm sao thực hành 

được pháp của Phật. 

Lại nữa, có người nhân bố thí mà đắc độ, vì hạng người ấy nên Phật thọ nhận 

đồ ăn của họ, họ liền nghĩ rằng: Ðồ ăn của chúng ta giúp ích thân Phật, nên tâm 

họ  rất  hoan  hỷ,  do  tâm  hoan  hỷ  mà  tín  thọ  lời  Phật  dạy,  như  đại  quốc  vương 

được hạ thần mời ăn, vua tuy không cần, nhưng vì thâu nhiếp người ấy mà ăn ít 

nhiều, để cho họ hoan hỷ. Do các nhân duyên như vậy, Phật thị hiện thọ thực. 

 Hỏi: Nếu Phật không ăn thì vật Phật lãnh thọ để ở chỗ nào? 

 Ðáp: Phật sự bất khả tư nghì, không nên hỏi. 

Lại  nữa,  có  người  được  đồ  ăn  của  Phật  mà  đắc  độ,  có  Thanh  văn  thấy  sắc, 

chạm thân, nghe hương mà đắc độ. Người cần đồ ăn mà đắc độ thì Phật lấy đồ 

ăn cho. Như trong kinh Mật Tích Kim cang nói: Phật lấy đồ ăn để trong miệng, 

đưa cho vị trời cầu Phật đạo, đem đến mười phương thí. 

 Hỏi: Nếu như vậy, trong đoạn nói về  Niệm Tăng trước kia đã nói, đồ ăn của Phật 

không có chúng sanh nào có thể ăn, nghĩa ấy thế nào? 

 Ðáp: Phật không cho thì không ai có thể ăn, nay Phật cho nên được ăn, vì sao 

biết? Khi Phật ăn mã mạch, đưa đồ ăn cho A-nan, có Sa-môn Nhị-thập-ức dâng 

canh ngon cho Phật, Phật lấy canh thừa cho vua Tần-bà-ta-la, do vậy nên biết 

Phật  thọ  dụng  rồi  đem  cho  thời  được  ăn,  không  cho  thời  không  thể  tiêu  hóa 

được. 

Lại nữa, vì Phật mà thiết đặt đồ ăn, Phật chưa ăn, người khác ăn không tiêu hóa 

được,  đồ  ăn  thừa  Phật  cho  ăn  thời  tiêu  hóa  được.  Vì  vậy,  nên  tuy  thật  Phật 

không ăn, mà vì độ người, nên thị hiện thọ thực, cất bình bát. 

 Phật  không  đáp  mười  bốn  nạn  vấn:  Phật  co  ù4  cách  đáp:  1.  Ðáp  bằng  cách 

quyết định chắc chắn. 2. Ðáp bằng cách phân biệt nghĩa lý rõ ràng. 3. Ðáp bằng 

cách hỏi ngược lại. 4. Ðáp bằng cách bỏ qua. Mười bốn nạn vấn ấy, đúng phép 

nên đáp bằng cách bỏ qua. 

Lại nếu có việc lợi ích thời đáp. Ngoại đạo hỏi không phải vì Niết-bàn, chỉ tăng 

trưởng nghi hoặc, cho nên Phật dùng lối đáp bằng cách bỏ qua. Biết chắc việc 

có ích thời phân biệt rõ ràng đáp; còn không  có ích thì bỏ qua không đáp. Do 

nhân duyên ấy, biết Phật là bậc nhất thiết trí. 

Lại  nữa,  nếu  Phật  nói  ba  loại  pháp  là  pháp  hữu  vi,  pháp  vô  vi,  pháp  bất  khả 

thuyết, thế là đã nói hết thảy pháp. 

Lại nữa, các ngoại đạo ấy, nương dựa thường kiến, nương dựa đoạn diệt kiến, 

nên  hỏi  thường,  hỏi  đoạn  diệt.  Thật  tướng  không  có  thường,  đoạn,  nên  Phật 

không  đáp.  Như  ngoại  đạo  thấy  thường,  không  có  việc  ấy,  vì  cớ  sao?  Chỉ  vì 

ngoại đạo thủ tướng nên vướng vào thường, đoạn, còn Phật tuy nói thường, nói 

vô thường, chỉ vì để đối trị mà dùng thôi. 

Lại nữa, nếu người nói không là có, có là không, người như vậy là tội lỗi. Phật 

không  đáp  thời  không  lỗi,  như  mặt  trời  chiếu  thiên  hạ,  không  thể  làm  cho  chỗ 

cao thành thấp, thấp thành cao, chỉ có làm cho hiển hiện mà thôi. Phật cũng như 

vậy, không làm gì khác đối với các pháp, các pháp có thời nói có, không thời nói 

không, như nói: sanh làm nhân duyên cho già, chết, cho đến vô minh làm nhân 

duyên cho hành; có Phật không Phật, pháp nhân duyên ấy tương tục thường ở 

thế gian. Chư Phật ra đời, vì chúng sanh chỉ bày pháp ấy cho thấy. 

Lại nữa, nếu đáp thường hay đoạn đều có lỗi, như hỏi đứa con của con gái đá, 

con của kẻ hoàng môn là cao hay thấp, đen hay trắng, loại gì? Những câu hỏi ấy 

không nên đáp. Mười bốn nạn vấn cũng như vậy, chỉ lấy thường, đoạn làm gốc 

để hỏi. Vì thật tướng không thường không đoạn nên Phật không đáp. 

Do các nhân duyên như vậy, Phật không đáp mười bốn nạn vấn, không lỗi. 

 Phật ở nhiều nơi nói có ngã, nhiều nơi nói không ngã: Nếu với người hiểu nghĩa 

Phật pháp, biết giả danh, thời nói có ngã, nếu với người không hiểu nghĩa Phật 

pháp không biết giả danh, thời nói không ngã. 

Lại nữa, Phật vì chúng sanh sắp đọa vào đoạn diệt kiến, thời nói có ngã chịu quả 

báo tội phước đời sau. Nếu người sắp đọa vào thường kiến, thời vì họ nói không 

có  ngã,  không  có  người  làm,  không  có  người  chịu,  lìa  năm  uẩn  giả  danh,  thì 

không có một pháp gì tự tại. 

 Hỏi: Nếu như vậy, thì những gì là thật? 

 Ðáp:  Vô  ngã  là  thật.  Như  trong  ba  pháp  ấn  nói:  hết  thảy  hành  (tác  pháp)  vô 

thường, hết thảy pháp vô ngã, tịch diệt là Niết-bàn an ổn. Pháp ấn là thật tướng 

các  pháp.  Nếu  người  thiện  căn  chưa  thuần  thục,  trí  tuệ  không  lanh  lợi,  Phật 

không nói pháp vô ngã thâm sâu cho họ. Nếu nói họ liền đọa vào trong đoạn diệt 

kiến. 

 Hỏi: Nếu như vậy, như trong lời Ca-diếp hỏi, Phật nói ngã là một bên, vô ngã là 

một  bên,  lìa  hai  bên  ấy  là  trung  đạo,  sao  nay  nói  vô  ngã  là  thật,  có  ngã  là 

phương tiện nói? 

 Ðáp: Nói vô ngã có hai: 1. Chấp thủ tướng vô ngã, dính mắc vô ngã. 2. Phá ngã 

không chấp thủ vô ngã, cũng không dính mắc vô ngã, tự nhiên lìa bỏ. Như vậy 

trước nói vô ngã là một bên, sau nói vô ngã là trung đạo. 

Lại nữa, Phật nói hữu ngã vô ngã có hai nhân duyên: 1. Dùng theo thế tục thì nói 

hữu ngã. 2. Dùng theo đệ nhất thật tướng thì nói vô ngã. Như vậy, nói hữu ngã, 

vô ngã không lỗi. 

 Phật ở nhiều nơi nói các pháp có, ở nhiều nơi nói các pháp không:  Hỏi: Không 

nên nói riêng các pháp có, không, vì có tức là có ngã, không tức là không ngã, 

sao còn nói lại? 

 Ðáp:  Không  phải  vậy.  Phật  pháp  có  hai  thứ  không:  1.  Chúng  sanh  không.  2. 

Pháp không. Nói vô ngã là nói chúng sanh không. Nói không có pháp ngã sở là 

chỉ pháp không. Nói có ngã là chỉ cho biết có tướng giả danh, đối người không 

chấp trước ngã nói có ngã, đối người chấp trước ngã tướng trong năm uẩn, vì 

phá cái chấp trước  ngã đó nên chỉ nói  có năm uẩn  vô thường, khổ, không,  vô 

ngã, tịch diệt Niết-bàn ấy gọi là có. 

Lại nữa, có hai thứ đoạn kiến: 1. Vì hạng tà kiến cho rằng không có thọ quả báo 

tội phước khổ, vui đời sau, nên nói có ngã từ đời này đến đời sau thọ quả báo tội 

phước. 2. Vì hạng tà kiến chấp trước hết thảy trống không, hư vô, mà nói có hết 

thảy pháp. Ðó là pháp hữu vi, vô vi. 

Lại nữa, đối chúng sanh căn không lanh lợi lắm thì nói vô ngã, đối chúng sanh 

căn lanh lợi, trí tuệ sâu xa thì nói các pháp rốt ráo không, vì cớ sao? Vì nếu vô 

ngã thời bỏ hết các pháp, như kệ nói: 

 “Nếu rõ biết vô ngã,  

 Có người như thế ấy,  

 Nghe có pháp không mừng,  

 Nghe không pháp không lo”.  

Nói ngã là chỗ nương của hết thảy pháp, nếu nói vô ngã là, hết thảy không có 

chỗ nương. 

Lại nữa, Phật pháp có hai cách nói: nếu nói rõ ràng thời nói hết thảy pháp không, 

nếu phương tiện nói, thời nói vô ngã. Hai cách thuyết pháp ấy đều đưa vào Bát-

nhã ba-la-mật. Vì vậy trong Kinh Phật nói: con đường đi đến Niết-bàn đều chung 

một hướng, không có nẽo khác. 

Lại nữa, có ngã có pháp, phần nhiều nói cho người tại gia, có cha mẹ, có nghiệp 

báo tội phước lớn nhỏ, vì người tại gia phần nhiều không cầu Niết-bàn, nên đắm 

trước nơi quả báo đời sau. Ðối người xuất gia, phần nhiều nói vô ngã vô pháp, vì 

người  xuất  gia phần nhiều  hướng đến Niết-bàn. Người cầu  Niết-bàn thì  không 

thọ lãnh hết thảy pháp, tự nhiên tịch diệt ấy là Niết-bàn. 

Lại nữa, có người chưa thành thục các căn tín... trước cầu được những điều có 

tướng, vậy sau mới xả. Vì hạng người đó Phật dạy làm các thiện pháp, bỏ các 

việc ác. Những người đó đã thành thục các căn tín... đối với các pháp họ không 

cầu được điều có tướng mà chỉ cầu đạo xa lìa sanh tử. Vì hạng người đó Phật 

nói các pháp là không, vô sở hữu. Hai việc đó đều thật, như ngón tay vô danh 

cũng dài cũng ngắn, so với ngón tay giữa thì ngắn; so với ngón tay út thì dài, dài 

ngắn đều thật, nói có nói không cũng như vậy. Nói có, có khi là thế tục, có khi là 

đệ nhất nghĩa; nói không, có khi là thế tục, có khi là đệ nhất nghĩa. Phật nói có 

ngã, không ngã, đều là thật. 

 Hỏi: Nếu hai  việc ấy đều thật, tại sao Phật phần nhiều tán thán không mà hủy 

báng có? 

 Ðáp: Không, vô sở hữu, là pháp tạng của mười phương hết thảy chư Phật, hiền 

thánh. Như trong phẩm Chúc lụy của kinh Bát-nhã ba-la-mật nói: Bát-nhã ba-la-

mật là pháp tạng của chư Phật ba đời, mười phương. Bát-nhã ba-la-mật tức là 

không vô sở hữu. Có khi Phật nói có, để giáo hóa chúng sanh, lâu về sau đều sẽ 

vào trong pháp tạng Vô sở hữu. 

 Hỏi:  Nếu  như  vậy,  sao  trong  kinh  Bát-nhã  ba-la-mật  nói:  Nếu  quán  năm  uẩn 

không vô sở hữu, chẳng phải là đạo? 

 Ðáp:  Trong  kinh  Bát-nhã  ba-la-mật  ấy  nói:  có  và  không  đều  không.  Như  trong 

kinh  Trường  Trão  Phạm-chí  nói  có  ba  thứ  tà  kiến:  1.  Hết  thảy  có.  2.  Hết  thảy 

không. 3. Nửa có nửa không. 

Phật bảo Phạm-chí Trường Trão rằng: hết thảy hữu kiến là bị dục nhiễm, bị sân 

nhuế, ngu si trói buộc. Hết thảy  vô kiến, là không nhiễm, không sân, không si, 

không  đắm,  không  buộc.  Nửa  có  nửa  không,  có  thời  đồng  bị  buộc  như  trên, 

không thời đồng không bị buộc như trên. Ðối ba thứ kiến ấy, thánh đệ tử nghĩ 

rằng: nếu ta chấp thọ hết thảy hữu kiến, thời cùng với hai hạng người kia tranh, 

đó là hạng người chấp hết thảy không và hạng người chấp nửa có nửa không. 

Nếu ta chấp thọ hết thảy vô kiến, cũng cùng với hai hạng người kia tranh, đó là 

hạng  người  chấp  hết  thảy  có  và  hạng  người  chấp  nửa  có  nửa  không.  Nếu  ta 

chấp thọ nửa có nửa không, cũng cùng với hai hạng người kia tranh, đó là hạng 

người chấp hết thảy không và hạng người chấp hết thảy có. Vì đấu tranh nên phỉ 

báng nhau, vì phỉ báng nhau nên gây phiền não. Vì thấy sự đấu tranh phiền não 

ấy  nên  bỏ  vô  kiến  ấy,  và  các  kiến  khác  cũng  không  chấp  thọ,  không  chấp  thọ 

nên liền được vào đạo. 

Nếu  không  chấp  trước  hết  thảy  các  pháp  không,  thời  tâm  không  nổi  lên  đấu 

tranh, chỉ dứt trừ kiết sử, ấy gọi là thật trí. Nếu chấp thủ tướng không của các 

pháp, thời nỗi lên đấu tránh, không diệt được các kiết sử, nương dựa trí tuệ ấy, 

là chẳng phải thật trí. Như Phật nói: vì độ chúng sanh cho nên có nói pháp, tất cả 

đều thật, chỉ vì chúng sanh đối với pháp ấy có chấp trước không chấp trước nên 

có thật với không thật. 

Do các nhân duyên như vậy, thân, khẩu, ý nghiệp của Phật không có tội lỗi. Thế 

nên nói Phật thân, khẩu, ý trước đã biết rõ, vậy sau theo trí tuệ đó mà hành. 

 Hỏi:  Lúc  đầu  nói  Phật  thân  không  lỗi,  miệng  không  lỗi,  ý  không  lỗi,  nay  lại  nói 

thân khẩu ý theo trí tuệ mà hành, có nghĩa gì sai khác? 

 Ðáp: Trước nói ba thứ không lỗi, không nói đến nhân duyên, nay nói nhân duyên 

vì  theo  trí  tuệ  mà  hành  nên  không  lỗi;  nếu  trước  không  trù  lượng  mà  khởi  lên 

thân khẩu ý nghiệp thời có lỗi. Phật trước dùng trí tuệ khởi thân, khẩu, ý nghiệp 

nên không lỗi. 

Lại nữa, Phật thành tựu ba thứ tịnh nghiệp; ba thứ tịch tịnh nghiệp, ba thứ bất hộ 

nghiệp. 

Có người nghi nói: nhân duyên gì Phật thành tựu nghiệp như vậy? Vì vậy nên 

Phật nói: Ta hết thảy thân, khẩu, ý nghiệp trước do trí tuệ, vậy sau theo trí tuệ đó 

mà hành. 

 Phật lấy trí tuệ biết quá khứ, vị lai, hiện tại, thông suốt không chướng ngại: Ba 

thứ trí tuệ ấy đối với ba đời thông suốt không chướng ngại, nên ba nghiệp theo 

trí tuệ mà hành. 

 Hỏi:  Các  pháp  quá  khứ  đã  diệt  đã  tận,  không  còn  có  gì;  các  pháp  vị  lai  hiện 

chẳng  đến  chẳng  sanh,  chưa  hòa  hợp;  các  pháp  hiện  tại,  cho  đến  trong  một 

niệm cũng không có lúc trụ lại, làm sao mà có thể biết ba đời thông suốt không 

chướng ngại? 

 Ðáp: Phật nói quá khứ, vị lai, hiện tại, thông suốt không chướng ngại, lời nói đó 

đâu phải hư dối. 

Lại nữa, nếu không có quá khứ, vị lai, chỉ có khoảnh khắc một niệm trong hiện 

tại, thời Phật cũng không thành tựu được vô lượng công đức. Như mười trí là 

mười lực, khi ấy cũng không thể một tâm có mười trí được. Nếu như vậy, Phật 

cũng không được đầy đủ mười lực. Do nhân duyên ấy, biết có quá khứ, vị lai. 

 Hỏi: Nếu quá khứ, vị lai, hiện tại đều có, vậy thế nào là không? Phật nói Bốn đế, 

về khổ đế quán tướng vô thường... vô thường là sanh diệt, bại hoại, bất khả đắc. 

Nếu  pháp  quá  khứ  nay  thật  có  thời  không  gọi  là  vô  thường,  bại  hoại,  bất  khả 

đắc. 

Lại nữa, nếu quá khứ, vị lai, hiện tại đều có, thì đọa vào thường kiến, vì sao? Vì 

Pháp ấy chắc chắn sẳn có ở trong vị lai, chuyển từ vị lai đến hiện tại, từ hiện tại 

chuyển vào quá khứ, như người từ một phòng đi vào một phòng, không gọi là 

mất người? 

 Ðáp: Nếu không mất, có lỗi gì? 

 Hỏi: Nếu không vô thường, thời không tội không phước, không sanh không tử, 

không  trói  không  mở.  Tội  là  mười  nghiệp  đạo  bất  thiện-sát...  nếu  không  vô 

thường, thời không có tội sát. Như trong đoạn phân biệt tà kiến nói, lưỡi dao đi 

qua giữa bảy phần của thân  (Phái  ngoại đạo  Pakudha chủ trương bảy yếu tố: 

 đất, nước, gió, không, khổ vui, linh hồn, hợp thành thân. Bảy yếu tố độc lập với 

 nhau  –  ND),  không  gây  não  hại.  Phước  là  mười  nghiệp  đạo  thiện,  bất  sát...  vô 

thường là phân biệt sanh tử, nếu không vô thường thời cũng không có sanh tử, 

cũng không trói, không mở, như vậy sai lầm vô cùng? 

 Ðáp:  Các  pháp  trong  ba  đời  đều  có  tướng  riêng,  pháp  quá  khứ  có  tướng  quá 

khứ, pháp vị lai có tướng vị lai, pháp hiện tại có tướng hiện tại. Nếu pháp quá 

khứ, vị lai mà có tướng hiện tại, thì nên có lời nạn vấn ấy. Nay quá khứ, vị lai, 

hiện tại đều có tướng riêng. 

Lại nữa, nếu thật không có quá khứ, vị lai thời cũng không có luật nghi xuất gia, 

vì cớ sao? Vì nếu hiện tại trụ trong ác tâm, quá khứ lại không có thọ giới, ấy là 

chẳng phải Tỳ-kheo. 

Lại tâm bậc hiền thánh ở trong thế tục, khi ấy lẻ đáng phải là phàm phu; vì không 

có đạo ở  quá khứ,  vị lai, hiện tại. Như  vậy cũng không có tội ngũ nghịch   (giết 

 cha, giết mẹ, giết A-la-hán, làm tổn thương thân Phật, phá hòa hợp Tăng – ND), 

vì cớ sao? Vì tội nghiệp ngũ nghịch đã qua đi, khi người chết đã vào địa ngục, tội 

ngũ  nghịch  ấy  ở  vị  lai  không  có  nghiệp  nên  không  có  báo,  còn  thân  hiện  tại 

không làm tội nghịch. Nếu không có quá khứ thời không có tội nghịch, nếu không 

có tội nghịch, thời đâu có tội khác. Phước cũng như vậy, nếu không tội phước, 

ấy là tà kiến, khác gì cầm thú! 

Lại nữa, ta không nói quá khứ, vị lai có như tướng hiện tại có, ta nói quá khứ tuy 

diệt  mà  có  thể  nhớ  tưởng,  phát  sanh  tâm  tâm  số  pháp,  như  lửa  tắt  ngày  qua, 

ngày nay có thể nhớ tưởng lại, không thể nói vì nhớ tưởng tới được cho nên lửa 

liền có. Hoặc thấy chất củi cũng sanh tâm tưởng nhớ biết sẽ đốt lửa. Lửa ngày 

mai như lửa đã qua, không thể vì nay có tâm nghĩ tới lửa mà lửa liền có. Các 

việc  vị  lai  cũng  như  vậy.  Tâm  hiện  tại,  tuy  không  trụ  lại  trong  một  niệm,  song 

tương tục sanh, cho nên có thể biết các pháp. Bên trong do ý hiện tại làm nhân, 

bên ngoài do các pháp làm duyên, từ nhân duyên ấy phát sanh ý thức, dùng ý 

thức tự tại biết pháp quá khứ, vị lai, hiện tại, chỉ không tự biết tâm tâm số pháp 

hiện tại, ngoài ra đều biết được. 

 Hỏi:  Trong  phẩm  Như  tướng  của  kinh  Bát-nhã  ba-la-mật  nói:  ba  đời  chỉ  một 

tướng,  đó  là  vô  tướng,  tại  sao  nói  trí  tuệ  Phật  biết  ba  đời  thông  suốt  không 

chướng ngại? 

 Ðáp: Chư Phật có hai lối thuyết pháp: trước phân biệt các pháp, sau nói rốt ráo 

không. Nếu nói các pháp ba đời, thông suốt không chướng ngại, ấy là phân biệt 

nói, nếu nói ba đời một tướng vô tướng, ấy là nói rốt ráo không. 

Lại nữa, chẳng phải bậc nhất thiết trí, đối với ba đời trí tuệ có ngại, cho đến các 

bậc hiền thánh Quán Thế Âm, Văn-thù-sư-lợi, Di-lặc, Xá-lợi-phất đối với ba đời 

trí tuệ đều có chướng ngại. Do nhân duyên ấy, nói trí tuệ của Phật đối với ba đời 

thông suốt không chướng ngại, không vì vô sự mà nói. 

Lại nữa, có người đối với ba đời sanh tà kiến, cho rằng pháp quá khứ và chúng 

sanh có ban đầu, không có ban đầu. Nếu có ban đầu thời có chúng sanh mới 

sanh. Các pháp cũng không nhân không duyên mà sanh. Nếu không ban đầu thì 

cũng không cuối cùng. Nếu không ban đầu, không cuối cùng thì đoạn giữa cũng 

không. Có ban đầu là có giữa, có sau, không có trước; có cuối cùng là có đầu, 

có giữa, không có sau; có giữa là có đầu có sau. Nếu chúng sanh và các pháp 

không có ban đầu thời cũng không giữa không sau. Nếu không ba đời, thời hoàn 

toàn không có gì. 

Lại nữa, nếu không có ban đầu, làm sao có bậc Nhất thiết trí? Vì phá các tà kiến 

như vậy, nên nói các pháp ba đời nhất tướng, đó là vô tướng; chứ không phá trí 

tuệ về ba đời của Phật. 

 Hỏi: Vô tướng là hữu biên? 

 Ðáp: Nếu vô tướng tức là vô biên, là pháp không thể nói không thể nạn, làm sao 

nói là hữu biên. 

Nếu trong vô tướng mà chấp thủ tướng, chẳng phải là vô tướng. Vô tướng ấy 

gọi là bất khả đắc không, trong ấy vô tướng cũng bất khả  đắc, không cũng bất 

khả đắc, thế nên gọi là bất khả đắc không. 

Lại nữa, Phật có hai đạo: 1. Phước đức đạo. Có người nghe Phật có mười lực, 

bốn vô sở úy, bốn trí vô ngại, mười tám pháp không chung, sanh tâm cung kính 

tin vui. 2. Trí tuệ đạo. Có người nghe nói các pháp do nhân duyên hòa hợp sanh, 

nên  không  có  tự  tánh,  liền  lìa  bỏ  các  pháp,  đối  với  “không”  tâm  không  chấp 

trước, như mặt trăng hay làm thấm vật, mặt trời hay làm chín vật, nhờ hai nhân 

duyên ấy vạn vật được thành. Phước đức và trí tuệ cũng như vậy. Phước đức 

đạo  hay  sanh  các  công  đức,  trí  tuệ  đạo  đối  với  phước  đức  đạo  hay  lìa  các  tà 

kiến chấp trước. Vì vậy, Phật tuy nói rốt ráo không, mà cũng nói thông suốt ba 

đời không chướng ngại, mà không bị lỗi. 

Như vậy, đã lược nói nghĩa  mười tám pháp không chung của Phật. 

 Hỏi: Nếu như vậy, sao Ca-chiên-diên Ni-tử nói mười lực, bốn vô sở úy, đại bi, ba 

ý chỉ không chung, gọi là mười tám pháp không chung? Nếu trước đó vừa nói 

mười tám pháp không chung là nhân nghĩa, thì sao Ca-chiên-diên Ni-tử cũng nói 

mười tám pháp không chung như vậy? 

 Ðáp:  Vì  vậy  nên  gọi  là  Ca-chiên-diên  Ni-tử,  còn  nếu  là  Thích  tử  thì  không  nói 

như  vậy.  Thích  tử  nói  là  nói  pháp  không  chung  thật.  Phật  pháp  vô  lượng,  ba 

mươi sáu pháp ấy  (10 lực, 4 vô úy, đại bi, ba niệm, 18 pháp không chung – ND) 

chỉ là một giọt nước trong biển cả Phật pháp, pháp cũng không ít, cớ sao trùng 

số mười tám? 

Lại  nữa,  các  A-la-hán,  Bích-chi  Phật,  Bồ-tát  cũng  có  mười  lực  biết  được  đúng 

đạo lý không đúng đạo lý, phân biệt nghiệp quả báo ba đời, các thiền định cho 

đến lậu tận trí... cớ  sao nói   (Ca-chiên-diên-ni-tử nói 18 pháp ấy  – ND) là pháp 

không chung? 

 Hỏi: Thanh Văn, Bích-chi Phật, Bồ-tát không thể biết hết biết khắp, chỉ có thông 

và minh, không có lực, riêng Phật mới biết hết biết khắp, nên nói là không chung, 

như trong mười lực nói? 

 Ðáp: Phật nói nghĩa mười lực, không nói biết hết biết khắp, chỉ nói ngay là biết 

đúng đạo lý không đúng đạo lý. Nói biết hết biết khắp là các luận nghị sư nói. 

 Hỏi: Oâng trước tự nói trong kinh Ðại thừa nói: Phật vì hành Bồ-tát mà tự nói biết 

hết biết khắp? 

 Ðáp: Trong kinh Ðại thừa nói, ích gì cho ông, ông không tin Ðại thừa, không nên 

dẫn làm chứng. Oâng nên tự nói ra pháp Thanh văn làm chứng. 

Lại  nữa,  Phật  tuy  biết  hết  biết  khắp,  mà  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật  có  được  ít 

phần, còn mười tám pháp không chung  (chỉ riêng Phật có – ND) thời Thanh văn, 

Bích-chi Phật trước sau đều vô phần. Vì vậy nên gọi là pháp không chung thật. 

 Hỏi:  Mười  tám  pháp  không  chung,  Nhị  thừa  cũng  nên  có  phần,  chỉ  Phật  thân 

khẩu niệm thường không lỗi, còn Nhị thừa thân khẩu niệm cũng có khi không lỗi. 

Như vậy đều nên có phần? 

 Ðáp: Không phải, vì cớ sao? Vì thường không lỗi mới gọi là không chung, không 

phải chỉ do không lỗi mà gọi là không chung. Thanh văn, Bích-chi Phật, đối với 

thường không lỗi, vô phần. 

Lại  nữa,  có  chỗ  nói  A-la-hán  có  lực,  không  có  chỗ  nào  nói  A-la-hán  có  pháp 

không chung, ông không tin Ðại thừa nên không thọ nhận mười tám pháp không 

chung thật, mà lại nói trùng con số mười lực... việc ấy không thể được. Như 80 

vẻ đẹp của ông tin, trong Tam tạng không có, cớ sao không nói lại? 

 Hỏi: Chúng tôi phân biệt mười tám pháp không chung, không trùng số. Những gì 

là mười tám? 1. Biết thật tướng các pháp, gọi là nhất thiết trí. 2. Tướng các công 

đức của Phật khó hiểu, nên công đức vô lượng. 3. Thâm tâm thường nghĩ đến 

chúng sanh, nên gọi là đại bi. 4. Ðược trí không ai sánh bằng, nên trí tuệ tự tại. 

5.  Khéo  hiểu  tâm  thường,  nên  định  tự  tại.  6.  Ðược  có  phương  tiện  độ  chúng 

sanh, nên biến hóa tự tại. 6. Ðược có phương tiện độ chúng sanh, nên biến hóa 

tự tại. 7. Khéo biết nhân duyên các pháp, nên ký biệt vô lượng. 8. Nói thật tướng 

các  pháp,  nên  ký  biệt  không  hư  dối.  9.  Phân  biệt  trù  lượng  mới  nói,  nên  nói 

không lỗi. 10. Thành tựu được mười lực, nên trí tuệ không giảm. 11. Trong hết 

thảy pháp hữu vi, chỉ quán pháp tụ vô ngã, nên thường tu hạnh phóng xả. 12. 

Khéo biết phải thời không phải thời, an lập nơi tam thừa vì thường quán chúng 

sanh. 13. Thường nhất tâm, nên không thất niệm. 14. Thiện tâm sâu xa trong vô 

lượng  A-tăng-kỳ  kiếp  nên  không  có  tập  khí  phiền  não.  15.  Ðược  trí  chân  tịnh, 

nên không ai có thể đúng như pháp chỉ lỗi được. 16. Ðời đời kính trọng bậc tôn 

quý nên có tướng đảnh không thể thấy. 17. Tu tâm đại từ bi, nên an tường để 

chân,  dưới  chân  như  nhuyến,  chúng  sanh  gặp  được  liền  được  vui.  18.  Ðược 

Thần thông ba-la-mật nên chuyển tâm chúng sanh làm cho hoan hỷ đắc độ; như 

khi đi vào thành, hiện lực thần biến? 

 Ðáp: Mười tám pháp không chung như vậy, chẳng phải trong Tam tạng nói, mà 

các Kinh khác cũng không nói. Vì có người tìm kiếm pháp ấy, nên các luận nghị 

sư  Thanh  văn  lượm  lặc  chỗ  nọ,  chỗ  kia  soạn  tập  lại,  tán  thán  công  đức  Phật. 

Như  nói:  nói  không  lỗi,  tuệ  không  giảm,  niệm  không  mất,  đều  là  từ  mười  tám 

pháp không chung trong Ðại thừa dẫn ra để luận nghị. Tuy có tướng đảnh không 

thể thấy, dưới chân nhu nhuyến, như vậy rất nhiều, không nên để ở trong mười 

tám pháp không chung. Pháp không chung đều lấy trí tuệ làm ý nghĩa. Thân lực 

của Phật như lực mười vạn bạch hương tượng và lực thần thông đều không nói, 

vì vậy nên biết trong mười tám pháp không chung, chỉ nói đến công đức trí tuệ, 

không nói đến quả báo tự nhiên. 

Lại nữa, mười tám pháp không chung ấy, trong A-tỳ-đàm phân biệt thu nhiếp vào 

năm uẩn. Thân, miệng không lỗi, thân miệng theo trí tuệ hành, thì nhiếp vào sắc 

uẩn. Không dị tưởng thì nhiếp vào tưởng uẩn, không có tâm bất định thì nhiếp 

vào thức uẩn, còn lại thì nhiếp vào hành uẩn, đều ở trong bốn thiền. Phật ở trong 

bốn thiền đắc đạo, đắc Niết-bàn. 

Có  người  nói:  bốn  pháp  không  chung  thuộc  sắc  pháp   (Thân  không  lỗi,  miệng 

 không  lỗi,  thân  nghiệp,  khẩu  nghiệp  theo  trí  tuệ  hành  –  ND)  thì  nhiếp  vào  Sắc 

giới, Dục giới, các pháp không chung khác thì nhiếp vào chín địa; đều là thiện; 

đều là pháp vô lậu. Bốn pháp thuộc sắc do nhân duyên và tăng thượng duyên 

sanh,  các  pháp  còn  lại  do  bốn  duyên  sanh;  bốn  pháp  không  duyên,  mười  bốn 

pháp  có  duyên.  Bốn  pháp  theo  tâm  hành,  không  tương  ưng  với  tâm,  mười  ba 

pháp tương ưng  với tâm cũng theo tâm  hành,  một pháp  không tương  ưng  với 

tâm cũng không theo tâm hành. Các nghĩa như vậy đều có phân biệt trong A-tỳ-

đàm. 

Ban  đầu  phân  biệt  như  vậy,  khi  vào  trong  Bát-nhã  ba-la-mật,  thật  tướng  các 

pháp thảy đều một tướng, đó là vô tướng, vào tâm Phật tất cả tướng đều diệt. 

 (Hết cuốn 26 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 27 

Chương 39 – Còn thiếu 

 ---o0o--- 

  

  

Cuốn 28 

Chương 40 

Giải Thích: Sáu Thần Thông 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn trú ở sáu thần thông, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi:  Như  đã  nói  trong  phẩm  Tán  thán  Bồ-tát,  các  Bồ-tát  đều  được  năm 

thần thông, nay vì sao nói muốn trú ở sáu thần thông? 

 Ðáp:  Năm  thông  là  sở  đắc  của  Bồ-tát,  nay  muốn  trú  sáu  thần  thông  là  sở  đắc 

của Phật. Nếu Bồ-tát được sáu thần thông thật, thời có thể đưa đến nạn vấn như 

thế. 

 Hỏi: Trong phẩm Vãng sanh nói: Bồ-tát trú ở sáu thần thông, đi đến các nước 

Phật, sao nay nói Bồ-tát đều được năm thông? 

 Đáp: Lậu tận thông thứ sáu có hai thứ: 1. Lậu và tập khí đều hết. 2. Lậu hết mà 

tập khí chẳng hết. Tập khí không hết nên nói đều được năm thông, lậu hết nên 

nói trú ở sáu thần thông. 

 Hỏi:  Nếu Bồ-tát đã hết lậu, tại sao còn sanh? tại sao thọ sanh? Hết thảy sự thọ 

sanh đều do ái tương tục nên có, ví như gạo tuy có được ruộng tốt, gieo đúng 

thời, tưới tẩm, cũng không thể mọc được. Các bậc thánh nhân đã thoát khỏi lớp 

vỏ ái, tuy có nhân duyên của nghiệp hữu lậu sanh, cũng không thể sanh được? 

 Đáp: Trước đã nói, Bồ-tát vào pháp vị, trú ở địa vị bất thối chuyển, hết nhục thân 

cuối cùng, được pháp tánh sanh thân; tuy đã dứt các phiền não, mà còn nhân 

duyên của tập khí phiền não, nên thọ pháp tánh sanh thân, chứ chẳng phải sanh 

ở ba cõi. 

 Hỏi: A-la-hán phiền não đã hết, tập khí cũng chưa hết vì sao không sanh? 

 Đáp:  A-la-hán  không  có  tâm  đại  từ  bi,  không  có  bổn  thể  nguyện  độ  hết  thảy 

chúng sanh; lại lấy việc tác chứng thật tế, đã lìa sanh tử. 

Lại nữa, trước đã đáp có hai thứ lậu hết, trong đây không nói Bồ-tát được Lậu 

tận thông, chỉ tự nói người muốn được sáu thần thông, nên học Bát-nhã ba-la-

mật. Nghĩa của sáu thần thông như Phật nói ở phẩm sau. Phẩm Tán thán Bồ-tát 

trên kia, cũng đã nói nghĩa năm thần thông của Bồ-tát. 

 Hỏi: Thần thông có thứ lớp thế nào? 

 Ðáp: Bồ-tát lìa năm dục, được các thiền, có từ bi nên vì chúng sanh mà thủ lấy 

thần thông, hiện các việc hy hữu kỳ lạ, khiến chúng sanh tâm được thanh tịnh, vì 

cớ sao? Vì nếu không có việc hy hữu thời không thể khiến nhiều chúng sanh đắc 

độ. 

1.Ðại Bồ-tát suy nghĩ như vậy rồi, buộc tâm vào chỗ  hư không trong thân, diệt 

tướng sắc thô trọng, thường thủ lấy tướng rỗng nhẹ, phát tâm đại dục tinh tấn, trí 

tuệ trù lượng, thử sức tâm có thể cất nổi thân chưa? Trù lượng rồi, tự biết sức 

tâm lớn, có thể cất nổi thân, ví như học bay, thường bỏ tướng sắc thô trọng mà 

thường tu tập theo tướng rỗng nhẹ, bấy giờ liền bay được. 

2.Cũng có thể biến hóa các vật, khiến đất thành nước, nước thành đất, gió thành 

lửa,  lửa  thành  gió,  các  đại  như  vậy,  đều  làm  cho  nó  chuyển  đổi,  khiến  vàng 

thành  ngói  gạch,  ngói  gạch  thành  vàng,  các  vật  như  vậy,  đều  khiến  biến  hóa. 

Muốn biến đất thành nước, thường tu tập niệm tưởng nước làm cho nhiều hơn, 

không  còn  niệm tưởng tướng đất, khi ấy tướng đất  theo như niệm tưởng biến 

thành nước; các vật như vậy, đều có thể biến hóa. 

 Hỏi: Nếu như vậy thì có khác gì với tu nhất thiết nhập? 

 Đáp: Tu nhất thiết nhập là bước đầu của thần thông. Trước đã được nhất thiết 

nhập, tám bội  xả, tám thắng  xứ, làm cho tâm nhu nhuyến chiếc phục,  vậy sau 

mới dễ vào thần thông. 

Lại nữa, trong nhất thiết nhập, chỉ riêng mình tự thấy đất biến thành nước, còn 

người  khác không thấy, trong thần thông thời không  vậy, tự thấy thật là nước, 

người khác cũng thấy thật là nước. 

 Hỏi: Nhất thiết nhập cũng là đại định, cớ sao không khiến thành là nước thật cho 

mình và người đều thấy? 

 Đáp: Ðối tượng của pháp quán nhất thiết nhập rộng, nên chỉ có thể làm cho tất 

cả thành nước, mà không thể làm cho thật là nước. Còn thần thông không thể 

khắp  tất  cả  chỗ,  mà  chỉ  có  thể  khiến  đất  chuyển  thành  nước,  bèn  thành  nước 

thật, vì vậy nên hai định lực khác nhau. 

 Hỏi: Việc biến hóa của hai định ấy là thật hay là hư? Nếu thật, làm sao đá thành 

vàng, đất thành nước? Nếu hư, tại sao thánh nhân mà làm việc không thật? 

 Đáp: Ðều thật, thánh nhân không hư, vì đã nhổ hết ba độc, và vì các pháp không 

có tướng nhất định, nên có thể chuyển đất thành nước… như sáp, keo là loại đất 

mà gặp lửa thời tiêu ra nước, thành tướng ướt. Nước  gặp lạnh thời kết thành 

băng, là  tướng cứng, nhựa đá thành  vàng,  vàng hỏng thành đồng hoặc trở lại 

đá. Chúng sanh cũng như vậy, ác có thể thành thiện, thiện có thể thành ác, vì 

vậy nên biết hết thảy pháp không có tướng nhất định. Dùng sức thần thông biến 

hóa,  là  thật  chứ  không  dối.  Nếu  pháp  vốn  có  tướng  nhất  định,  thời  không  thể 

biến. 

3.Thần thông của các hiền thánh, tùy ý tự tại đối với sáu trần, thấy đẹp có thể 

sanh ý tưởng chán, thấy xấu có thể sanh ý tưởng vui, cũng có thể lìa ý tưởng 

đẹp xấu mà hành tâm xả, ấy gọi là ba loại thần thông. Thần thông tự tại này, chỉ 

Phật mới đầy đủ. Bồ-tát được thần thông dạo qua các nước Phật, đối với ngôn 

ngữ bất đồng của các nước khác nhau và đối với âm thanh của chúng sanh vi 

tế, xa xôi không nghe được, nên cầu có Thiên nhỉ thông. Thường nhớ nghĩ đến 

nhiều loại tiếng lớn, thủ lấy tướng ấy tu hành, thường tu tập, nên được có tai tạo 

thành bởi sắc thanh tịnh của tứ đại cõi Sắc, được rồi, bèn nghe xa đối với âm 

thanh người, trời, thô, tế, xa, gần đều thông suốt không ngăn ngại. 

 Hỏi: Như trong Thiền kinh nói: Trước hết được Thiên nhãn, thấy chúng sanh mà 

không  nghe  được  tiếng  nó,  nên  cầu  được  Thiên  nhĩ  thông.  Ðược  Thiên  nhãn, 

Thiên nhĩ thấy biết được thân hình, âm thanh của chúng sanh, mà không hiểu 

được ngôn ngữ, các lời lo, mừng, khổ, vui, nên cầu được trí từ vô ngại. Chỉ biết 

lời nó mà không biết được tâm nó, nên cầu được trí biết Tha tâm. Biết tâm  nó 

mà chưa biết nó từ đâu đến, nên cầu được Túc mạng thông. Ðã biết từ đâu đến, 

lại  muốn  trị  tâm  bệnh  của  nó  nên  cầu  được  Lậu  tận  thông.  Ðược  đầy  đủ  năm 

thông  rồi,  mà  không  thể  biến  hóa  cho  nên  việc  độ  thoát  chưa  rộng,  không  thể 

hàng phục người tà kiến, người đại phúc đức, nên cầu được thần thông Như ý. 

Thứ lớp phải như vậy, cớ sao đây nói trước tiên cầu thần thông Như ý? 

 Đáp:  Chúng sanh kẻ thô thì nhiều, kẻ tế thì ít, cho  nên trước dùng thần thông 

Như  ý,  thần  thông  Như  ý  gồm  được  cả  thô  tế,  độ  người  được  nhiều  nên  nói 

trước. 

Lại nữa, các thần thông được pháp khác nhau, số pháp khác nhau. Ðược pháp 

nhiều thì trước cầu  Thiên nhãn,  vì dễ  được. Hành giả dùng các ánh sáng mặt 

trời, mặt trăng, sao,  ngọc, lửa… thủ lấy tướng sáng của nó, thường siêng tinh 

tấn,  khéo  tu  tập,  ngày  đêm  không  đổi  khác,  hoặc  trên  hoặc  dưới,  hoặc  trước 

hoặc sau, đồng nhất sáng suốt, không bị ngăn ngại, khi ấy bắt đầu được Thiên 

nhãn thần thông. Các thần thông khác thứ lớp được, như vừa nói. 

Lại nữa, Phật như chỗ tự chứng được mà thứ lớp nói cho người. Phật đầu đêm 

được một thông một minh, đó là Như ý thông và Túc mạng minh; giữa đêm được 

Thiên nhĩ thông và Thiên nhãn minh; cuối đêm được Tha tâm trí thông và Lậu 

tận minh. Cầu được minh phải dụng công nhiều nên nói sau. Thông và minh thứ 

lớp được, như bốn quả Sa-môn, quả lớn thì ở sau. 

 Hỏi: Nếu Thiên nhãn dễ được nên ở trước, sao Bồ-tát không trước được Thiên 

nhãn? 

 Đáp: Bồ-tát đối với các pháp đều dễ không khó, còn người khác vì độn căn nên 

có khó có dễ. 

Lại nữa, đầu đêm ma vương đến muốn chiến đấu với Phật, Bồ-tát dùng sức thần 

thông  biến  hóa  các  thứ  làm  cho  binh  khí  của  ma  đều  thành  anh  lạc,  hàng  ma 

xong, tiếp nghĩ đến thần thông muốn cho đầy đủ. Móng tâm liền vào, liền được 

đầy đủ thần thông. Hàng ma xong, tự nghĩ một thân làm sao được sức lớn? Bèn 

cầu Túc mạng minh, tự biết do năng lực phước đức đã tích tụ nhiều đời. Giữa 

đêm  ma  liền  đi  xa,  vắng  lặng  không  tiếng,  vì  thương  xót  tất  cả,  nghĩ  tới  tiếng 

chúng ma, phát sanh Thiên nhỉ thông và Thiên nhãn minh. Dùng Thiên nhĩ ấy, 

nghe tiếng khổ vui của chúng sanh trong mười phương năm đường. Nghe tiếng 

xong muốn thấy hình nó mà bị ngăn che không thấy nên cầu được Thiên nhãn. 

Lúc cuối đêm đã thấy thân hình chúng sanh lại muốn biết tâm nó, nên cầu Tha 

tâm trí. Biết tâm chúng sanh đều muốn lìa khổ cầu vui, nên Bồ-tát cầu Lậu tận 

thông. Trong các thứ vui, vui Lậu tận hơn hết, nên làm cho chúng sanh chứng 

được. 

 Hỏi:  Bồ-tát  đã  được  vô  sanh  pháp  nhẫn,  đời  đời  thường  được  quả  báo  thần 

thông, sao nay tự nghỉ, đã thấy chúng sanh mà không biết tâm nó? 

 Ðáp: Có hai hạng Bồ-tát: 1. Pháp tánh sanh thân Bồ-tát. 2. Vì độ chúng sanh nên 

phương tiện chịu làm thân theo phép tắc của con người, sanh vào nhà vua Tịnh 

phạn, ra dạo bốn cửa thành, hỏi người già, bệnh, chết, làm vị Bồ-tát ngồi dưới 

cây thọ vương, đầy đủ sáu thần thông. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  thần  thông,  trước  đã  có  mà  chưa  đầy  đủ,  nay  đầu  đêm,  giữa 

đêm, cuối đêm chứng được, ấy là Phật thần thông. Làm theo phép tắc của con 

người nên tự nghi, không có lỗi. 

 Hỏi: Theo thứ lớp sáu thần thông, thì nên trước hết là Thiên nhãn, cuối cùng là 

Lậu tận thông. Song cũng có khi không theo thứ lớp như vậy chăng? 

 Đáp: Phần nhiều trước có Thiên nhãn, sau là Lậu tận trí, hoặc có khi tùy chỗ ưa 

tu mà được Thiên nhĩ trước hoặc thần túc trước. 

Có  người  nói,  ở  Sơ  thiền,  Thiên  nhĩ  dễ  được,  vì  có  bốn  tâm  được  giác  quán 

( nhãn, nhĩ, thân, ý thức  – N.D); ở Nhị thiền, Thiên nhãn dễ được, vì nhãn thức 

không có, tâm thu nhiếp không tán loạn; ở Tam thiền, Như ý thông dễ được, vì 

thân thụ hưởng khoái lạc; ở Tứ thiền, các thông đều dễ được, vì là chỗ hết thảy 

an ổn. 

Nghĩa của Túc mạng, Tha tâm, Lậu tận như trong đoạn Mười lực đã nói. 

Kinh: Muốn biết hết thảy chúng sanh tâm xu hướng về đâu, nên học Bát-nhã ba-

la-mật. 

Luận.  Hỏi: Trong sáu thông đã nói thần thông biết Tha tâm, sao nay còn nói lại? 

 Đáp: Cảnh giới của Tha tâm thông ít, chỉ biết được tâm tâm số pháp của chúng 

sanh  hiện  tại  ở  cõi  Dục  cõi  Sắc,  chứ  không  biết  được  tâm  tâm  số  pháp  của 

chúng sanh ở quá khứ, vị lai và ở cõi Vô sắc. Phàm phu thông đối với Tứ thiền 

địa  trên,  tùy  theo  chỗ  được  thần  thông  trở  xuống,  biết  khắp  được  tâm  tâm  số 

pháp của chúng sanh trong bốn châu thiên hạ; Thanh văn thông đối với Tứ thiền 

trên, tùy theo chỗ được thần thông trở xuống, biết khắp được tâm tâm số pháp 

của  chúng  sanh  trong  ngàn  thế  giới.  Bích-chi  Phật  thông,  đối  với  Tứ  thiền  địa 

trên, tùy theo chỗ được thần thông trở xuống, biết khắp được tâm tâm số pháp 

của chúng sanh trong trăm ngàn thế giới. Người độn căn ở địa trên không thể 

biết tâm tâm số pháp của người lợi căn ở địa dưới; phàm phu không biết được 

tâm tâm số pháp của Thanh văn, Thanh văn không biết được tâm tâm số pháp 

của Bích-chi Phật; Bích-chi Phật không biết được tâm tâm số pháp của Phật. Vì 

vậy  nên  nói  muốn  biết  hết  thảy  chúng  sanh  tâm  hành  hướng  về  đâu,  nên  học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

 Hỏi: Lấy trí gì mà biết được tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh? 

 Đáp: Các đức Phật có giải thoát vô ngại, vào trong giải thoát ấy có thể biết được 

tâm  tâm  số  pháp  của  hết  thảy  chúng  sanh.  Các  đại  Bố-tát  được  giải  thoát  vô 

ngại tương tợ, cũng có thể biết tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh. Tân 

học Bồ-tát muốn được giải thoát vô ngại của đại Bồ-tát ấy và của Phật, dùng giải 

thoát vô ngại ấy mà biết tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh. Ðại Bồ-tát thì 

muốn được giải thoát vô ngại của Phật, nên tuy đã nói biết Tha tâm thông, nay 

còn nói muốn biết hết thảy chúng sanh tâm xu hướng về đâu, nên học Bát-nhã 

ba-la-mật. 

 Hỏi: Tâm xu hướng về đâu, tâm có đi hay không đi? Nếu có đi, thời ở đây không 

có tâm, giống như người chết; nếu không đi thời làm sao biết được? Như Phật 

nói, nương ý duyên pháp mà có ý thức sanh ra, nếu ý không đi thời không hòa 

hợp ( với pháp – N.D)? 

 Đáp:  Tâm  không  đi  không  ở  mà  có  thể  biết,  như  trong  kinh  Bát-nhã  ba-la-mật 

nói: Hết thảy pháp không có tướng đi đến, làm sao nói tâm có đi đến? Lại nói 

các pháp khi sanh không từ đâu đến, khi diệt không đi đâu, nếu có đến đi tức rơi 

vào thường kiến. Các pháp không có tướng nhất định. Vì vậy nên chỉ do trong 

sáu căn ngoài sáu trần hòa hợp sanh sáu thức, và sanh sáu thọ, sáu tưởng, sáu 

tư. Do vậy, nên tâm như huyễn hóa, có thể biết tâm tâm số pháp của hết thảy 

chúng sanh, mà không có người biết, không có người thấy. Như trong phẩm Tán 

thán Ðại thừa nói: Nếu tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh, tánh thật có 

không  hư  dối,  thời  Phật  không  thể  biết  tâm  tâm  số  pháp  của  hết  thảy  chúng 

sanh; vì tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh, tánh thật hư dối, không đến 

không đi, nên Phật biết được tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh. Ví như 

Tỳ-kheo  người  tham  cầu  thì  không  được  cúng  dường,  người  không  tham  cầu 

thời  không  thiếu  thốn  chi.  Tâm  cũng  như  vậy,  nếu  phân  biệt  thủ  tướng,  thời 

không được thật tướng pháp, không được thật tướng pháp, thời không thể thông 

suốt  biết  tâm  tâm  số  pháp  của  hết  thảy  chúng  sanh.  Nếu  không  thủ  tướng, 

không phân biệt, thời được thật tướng pháp, được thật tướng pháp nên có thể 

thông suốt biết tâm tâm số pháp của hết thảy chúng sanh không ngăn ngại. 

 Hỏi: Các tâm của tất cả chúng sanh có thể biết được hết ư? Nếu biết hết thời 

chúng sanh có biên giới, nếu không biết thì cớ sao nói muốn biết hết thảy chúng 

sanh tâm xu hướng về đâu? Làm sao Phật có được nhất thiết chủng trí? 

 Đáp: Tâm tâm số pháp của tất cả chúng sanh, có thể biết hết được, vì cớ sao? 

Vì như trong Kinh nói: Trong tất cả người nói thật, Phật là hơn cả. Nếu không thể 

biết tâm của hết thảy chúng sanh đến tận biên tế, thì sao Phật nói biết hết? Cũng 

không gọi là người nhất thiết trí, nhưng lời Phật nói đều thật, chắc chắn phải thật 

có người nhất thiết trí. 

Lại nữa, chúng sanh tuy vô biên thì nhất thiết chủng trí cũng vô biên. Ví như hộp 

lớn nắp cũng lớn. Nếu trí tuệ có biên mà chúng sanh vô biên, mới nên có vấn 

nạn ấy. Nay trí tuệ và chúng sanh đều vô biên, thời vấn nạn của ông sai. 

Lại nữa, nếu nói hữu biên vô biên, hai điều ấy ở trong Phật pháp bỏ qua không 

đáp. Mười bốn việc ấy hư dối không thật, vì vô ích nên không nên cật nạn. 

 Hỏi: Nếu hữu biên vô biên, đều không thật, nhưng Phật nhiều  chỗ nói vô biên, 

như nói chúng sanh có si ái trở lại đây vô thỉ vô biên, mười phương cũng vô biên 

tế? 

 Đáp: Chúng sanh vô biên, trí tuệ Phật vô biên, ấy là thật. Nếu ai chấp trước vô 

biên, thủ tướng hý luận, Phật nói đó là tà kiến. Ví như nói thế gian thường hoặc 

vô thường, cả hai đều điên đảo, rơi  vào trong  mười  bốn  nạn  vấn,  nhưng Phật 

phần nhiều dùng nghĩa vô thường để độ chúng sanh, ít dùng nghĩa hữu thường. 

Nếu chấp trước vô thường, thủ tướng hý luận, thì Phật nói đó là tà kiến hư vọng. 

Nếu không chấp trước vô thường, biết vô thường tức là khổ, khổ tức là vô ngã, 

vô  ngã  tức  là  không,  được  như  vậy  nương  vô  thường  quán  mà  vào  các  pháp 

không, bèn là thật. Vì vậy nên biết vô thường đứng vào trong chân đế, là thật, 

đứng vào trong mười bốn nạn vấn, vì lý do chấp trước, nên nói là tà kiến. Thế 

nên nói vô thường để rõ vô biên, vô biên nên chúng sanh nhàm chán sanh tử dài 

lâu, ví như bốn mươi Tỳ-kheo ở nước Ba-lê cùng tu mười hai tịnh hạnh, đi đến 

chỗ Phật, Phật dạy cho hạnh yểm ly. Phật hỏi Tỳ-kheo: Năm sông là Hằng-già, 

Lam-mâu-na,  Tát-la-do,  A-chỉ-la-bà-đề,  Ma-hê,  từ  chỗ  phát  nguyên  chảy  vào 

biển cả, nước trong biển ấy nhiều hay ít? Tỳ-kheo thưa: rất nhiều! Phật nói: Chỉ 

một người trong một kiếp, khi làm súc sanh bị giết, cắt, lột, hoặc khi phạm tội bị 

cắt  tay  chân,  chặt  đầu,  huyết  chảy  ra  như  vậy,  nhiều  hơn  nước  biển  kia.  Như 

vậy trong vô biên đại kiếp, thọ thân xuất huyết không thể kể xiết, kêu khóc rơi lệ 

và  uống  sữa  mẹ,  cũng  nhiều  như  vậy.  Một  người  trong  một  kiếp  chứa  xương 

chất quá hơn núi lớn Tỳ-phú-la (núi này người Thiên trúc thường trông thấy, dễ 

tin, cho nên nói đến). Chịu khổ sanh tử trong vô lượng kiếp như vậy. 

Các Tỳ-kheo nghe như vậy, nhàm ghét thế gian, tức thời đắc đạo. 

Lại nữa, nghe nói mười phương chúng sanh nhiều vô biên liền sanh tâm hoan 

hỷ thọ giới bất sát được vô biên phước đức. Do nhân duyên ấy đối Bồ-tát mới 

phát tâm, hết thảy chúng sanh trong thế gian đều nên cúng dường, vì cớ sao? Vì 

độ chúng sanh trong vô biên thế giới, nên công đức cũng vô biên, có lợi ích như 

vậy nên nói “Vô biên”. Vì vậy nên nói biết hết thảy chúng sanh tâm xu hướng về 

đâu, như mặt trời chiếu thiên hạ, một lúc cùng chiếu đến, khắp nơi đều sáng. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn hơn trí tuệ của hết thảy Thanh văn, Bích-chi Phật, 

nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Thế nào là trí tuệ của Thanh văn, Bích-chi Phật? 

 Đáp: Do tướng chung tướng riêng quán thật tướng các pháp, đó là trí tuệ Thanh 

văn, như trong Kinh nói: Ðầu lấy trí tuệ phân biệt các pháp, sau dùng trí tuệ Niết-

bàn. Trí tuệ phân biệt các pháp là tướng riêng, trí tuệ Niết-bàn là tướng chung. 

Lại nữa, biết pháp ấy là mở, pháp ấy là trói, là lưu chuyển, là trở về, là sanh, là 

diệt, là vị ngọt, là tai họa, là nghịch, là thuận, là bờ này, là bờ kia, là thế gian, là 

xuất thế gian, phân biệt các pháp theo hai môn, gọi là trí tuệ Thanh văn. 

Lại nữa, có ba thứ trí tuệ, là biết năm thọ uẩn tập như vậy, tán như vậy, xuất như 

vậy; là vị ngọt, là tai hoạn, là xuất ly. Trí tuệ tương ưng với  ba giải thoát môn. 

Như vậy phân biệt các pháp theo ba môn. 

Lại nữa, có bốn thứ trí tuệ, là trí về bốn niệm xứ; pháp trí; tỷ trí (loại trí), tha tâm 

trí, thế trí; khổ trí, tập trí, diệt trí, đạo trí; trí biết bất tịnh, trí biết vô thường, trí biết 

khổ, trí biết vô ngã; trí biết vô thường, trí biết khổ, trí biết không, trí biết vô ngã; 

pháp trí, tỷ trí, tận trí, vô sanh trí. Như vậy phân biệt các pháp theo bốn môn. 

Lại nữa, từ khổ pháp trí nhẫn tuệ cho đến Không không tam-muội, Vô tướng vô 

tướng tam muội, Vô tác vô tác tam-muội trí, các trí tuệ có được ở khoảng trung 

gian  ấy  đều  là  trí  tuệ  Thanh  văn.  Nói  lược  là  nhàm  chán  thế  gian  niệm  tưởng 

Niết-bàn, ấy gọi là trí tuệ Thanh văn. 

Lại nữa, như trong phẩm Bát-nhã ba-la-mật nghĩa nói: tướng trí tuệ Bồ-tát và trí 

tuệ Thanh văn là một trí tuệ. Chỉ vì Thanh văn không có phương tiện, không có 

thệ  nguyện  rộng  lớn  trang  nghiêm,  không  có  tâm  đại  từ  đại  bi,  không  cầu  hết 

thảy Phật pháp, không cầu nhất thiết chủng trí biết hết thảy pháp, chỉ nhàm chán 

già, bệnh, chết, dứt các ái buộc ràng, thẳng đến Niết-bàn, ấy là khác. 

 Hỏi: Thanh văn như vậy, còn trí tuệ Bích-chi Phật thế nào? 

 Đáp: Trí tuệ Thanh văn tức là trí tuệ Bích-chi Phật, chỉ có sai biệt là thời tiết, lợi 

căn, phước đức. Thời tiết là lúc không có Phật ở đời cũng không có Phật pháp, 

do  một  ít  nhân  duyên  xuất  gia  đắc  đạo,  gọi  là  Bích-chi  Phật.  Lợi  căn  là  khác, 

pháp tướng là đồng, chỉ do trí tuệ vào sâu mà được đạo Bích-chi Phật. Phước 

đức là có tướng, hoặc một tướng, hai tướng cho đến 31 tướng. Hoặc gặp được 

thánh pháp trong Phật pháp đời trước, sau khi pháp diệt chứng thành A-la-hán, 

ấy gọi là Bích-chi Phật, thân không có tướng hảo. Có vị Bích-chi Phật mau nhất 

là tu hành bốn đời, lâu là tu hành trăm kiếp, như Thanh văn có vị mau là ba đời 

lâu là 60 kiếp. Nghĩa này trước đã nói rộng. 

 Hỏi: Như Phật nói bốn quả Sa-môn, bốn bậc thánh nhân, từ Tu-đà-hoàn cho đến 

A-la-hán; năm hạng Phật tử, từ Tu-đà-hoàn cho đến Bích-chi Phật; ba thứ Bồ-đề 

là  Thanh  văn  Bồ-đề,  Ðộc-giác  Bồ-đề,  Phật  Bồ-đề.  Như  vậy,  trong  quả,  trong 

Thánh,  trong  Phật  tử,  trong  Bồ-đề  đều  không  có  Bồ-tát,  tại  sao  nói  Bồ-tát  hơn 

hết thảy Thanh văn, Bích-chi Phật trí tuệ? 

 Đáp: Phật pháp có hai: 1. Thanh văn, Bích-chi Phật Phật pháp. 2. Ðại thừa pháp. 

Pháp Thanh văn nhỏ nên chỉ tán thán việc Thanh văn, không nói đến việc Bồ-tát; 

pháp Ðại thừa rộng lớn nên nói việc của đại Bồ-tát là phát tâm, tu hành, mười 

địa,  vào  pháp  vị,  tịnh  quốc  độ  Phật,  thành  tựu  chúng  sanh,  chứng  được  Phật 

đạo.  Trong  pháp  này  nói,  Bồ-tát  ở  dưới  Phật,  hãy  nên  như  cúng  dường  Phật. 

Hay quán các pháp tướng như vậy, ấy là phước điền, hơn Thanh văn, Bích-chi 

Phật. 

Như vậy, trong kinh Ðại thừa nơi nơi đều tán thán trí tuệ đại Bồ-tát hơn Thanh 

văn,  Bích-chi  Phật.  Như  trong  kinh  Bửu  đảnh  nói:  Chuyển  luân  thánh  vương 

thiếu  một  không  đủ  ngàn  người  con,  tuy  có  đại  lực,  mà  chư  thiên,  người  đời 

không quí trọng. Còn giòng Chuyển luân thánh vương thật, dù ở trong thai mới 

bảy ngày đầu, đã được chư thiên quí trọng, vì sao? Vì 999 người con không thể 

nối  được  dòng  giống  Chuyển  luân  thánh  vương,  làm  sao  người  đời  được  vui 

hiện tại và tương lai. Còn giòng Chuyển luân thánh vương thật, tuy ở trong thai 

nhưng chắc chắn có thể nối ngôi Thánh vương, cho nên được cung kính. Các A-

la-hán,  Bích-chi  Phật  cũng  vậy,  tuy  được  năm  căn,  năm  lực,  bảy  giác  ý,  tám 

thánh đạo, sáu thần thông, các thiền định, lực trí tuệ, thật tế được chứng, làm 

phước điền cho chúng sanh, mà mười phương chư Phật không quí trọng. Bồ-tát 

tuy còn ở trong bào thai các kiết sử phiền não, ba độc tham dục trói buộc, khi 

mới phát đạo tâm vô thượng chưa có thể làm gì mà đã được chư Phật quí. Vì vị 

ấy dần dần sẽ thực hành sáu Ba-la-mật, được lực phương tiện, vào địa vị Bồ-tát, 

cho đến được nhất thiết chủng trí, độ vô lượng chúng sanh, không dứt hạt giống 

Phật, hạt giống pháp, hạt giống Tăng, không dứt mất nhân duyên của sự thanh 

tịnh an lạc cõi trời, cõi người. 

Lại như chim Ca-lăng-tần-già, còn ở trong vỏ trứng đã phát ra âm thanh vi diệu 

hơn các loài chim khác. Ðại Bồ-tát cũng như vậy. Tuy chưa ra khỏi vỏ vô minh 

mà âm thanh thuyết pháp nghị luận hơn Thanh văn, Bích-chi Phật và ngoại đạo, 

như trong kinh Minh võng nói: Tuệ mạng Xá-lợi-phất bạch Phật rằng, bạch Thế 

Tôn! Các Bồ-tát thuyết pháp, nếu ai hiểu được, được công đức lớn, vì sao? Vì 

cho đến được nghe tên các Bồ-tát ấy cũng được lợi ích lớn, huống gì được nghe 

các vị thuyết pháp. Bạch Thế Tôn! Ví như trồng cây, không nương nơi đất mà 

muốn được gốc, cành, cọng, lá, thành hoa quả, là điều khó được. Các Bồ-tát tu 

hành cũng như vậy, không trú nơi hết thảy pháp mà hiện trú ở sanh tử, ở trong 

thế giới chư Phật, tự tại vui nói pháp trí tuệ, ai nghe được pháp do đại trí tuệ du 

hý tự tại vui nói ấy mà không phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Bấy giờ trong hội có Phổ Hoa Bồ-tát nói với Xá-lợi-phất: Trưởng lão là bậc trí tuệ 

đệ nhất trong hàng đệ tử Phật, nay Trưởng lão đối pháp tánh các pháp chẳng 

được chăng? sao không dùng đại trí tuệ tự tại vui thuyết pháp? 

Xá-lợi-phất nói: Các đệ tử Phật, đúng như cảnh giới của họ, thời có thể có thuyết 

pháp. 

Phổ Hoa bồ-tát lại hỏi: Pháp tánh có cảnh giới không? 

Xá-lợi-phất nói: Không. 

Nếu pháp tánh không có cảnh giới, cớ sao Trưởng lão nói đúng như cảnh giới 

của họ thời có thể có thuyết pháp? 

Xá-lợi-phất nói: Tùy chỗ pháp chứng được mà thuyết. 

Phổ Hoa lại nói: Trưởng lão lấy pháp tánh vô lượng tướng làm cảnh chứng ư? 

Xá-lợi-phất nói: Phải. 

Phổ Hoa nói: Sao nay nói tùy chỗ chứng được mà thuyết? Như pháp tánh chứng 

được  là  vô  lượng  thời  thuyết  cũng  phải  vô  lượng,  mà  pháp  tánh  vô  lượng  thì 

chẳng phải tướng lường được? 

Xá-lợi-phất nói: Pháp tánh chẳng phải tướng nắm bắt được. 

Phổ Hoa nói: Nếu pháp tánh chẳng phải tướng nắm bắt được, thời ông lìa pháp 

tánh được giải thoát chăng? 

Xá-lợi-phất nói: Không! vì sao? Vì pháp tánh là tướng không biến hoại. 

Phổ Hoa nói: Thánh trí mà ông chứng được cũng như pháp tánh ư? 

Xá-lợi-phất nói: Tôi muốn nghe pháp, chẳng phải lúc thuyết. 

Phổ Hoa nói: Hết thảy pháp nhất định ở trong pháp tánh, có ngườI nghe, người 

nói ư? 

Xá-lợi-phất nói: Không. 

Phổ Hoa nói: Sao ông nói tôi muốn nghe pháp chẳng phải lúc thuyết. 

Xá-lợi-phất  nói:  Phật  nói  hai  hạng  người  được  phước  vô  lượng  là  người  nhất 

tâm thuyết pháp và người nhất tâm nghe pháp. 

Phổ Hoa nói: Ông vào trong diệt tận định, có thể nghe pháp chăng? 

Xá-lợi-phất nói: Này thiện nam tử! Trong diệt tận định không nghe pháp. 

Phổ Hoa nói: Ông tín thọ hết thảy pháp tướng thường tịch diệt chăng? 

Xá-lợi-phất nói: Tin việc ấy! 

Phổ Hoa nói: Pháp tánh thường tịch diệt nên không nghe pháp, vì sao? Vì các 

pháp tướng thường tịch diệt. 

Xá-lợi-phất nói: Ông có thể không dậy khỏi định mà thuyết pháp chăng? 

Phổ Hoa nói: Không có Pháp nào chẳng phải tướng định. 

Xá-lợi-phất nói: Nếu như vậy, thời nay hết thảy phàm phu đều là thiền định? 

Phổ Hoa nói: Phải! Hết thảy phàm phu đều là thiền định. 

Xá-lợi-phất nói: Thiền định gì mà hết thảy phàm phu đều thiền định? 

Phổ  Hoa  nói:  Vì  tam-muội  pháp  tánh  bất  hoại,  nên  biết  thảy  phàm  phu  đều  là 

thiền định. 

Xá-lợi-phất  nói:  Nếu  như  vậy  thời  phàm  phu  với  thánh  nhân  không  khác  gì 

nhau? 

Phổ Hoa nói: Tôi cũng không muốn khiến cho phàm phu và thánh nhân có sai 

khác, vì sao? Vì thánh nhân không có pháp diệt, phàm phu cũng không có pháp 

tánh. Hai tướng ấy đều không ra ngoài pháp tánh. 

Xá-lợi-phất nói: Thiện nam tử! Thế nào là tướng pháp tánh? 

 Đáp: Ðó là điều biết thấy của Trưởng lão lúc đắc đạo. 

Lại hỏi: Sanh pháp thánh chăng? 

- Không. 

- Diệt pháp phàm phu chăng? 

- Không. 

- Ðược pháp tánh chăng? 

- Không. 

- Thấy biết pháp người phàm phu chăng? 

- Không. 

- Vậy Trưởng lão dùng tri kiến nào mà được thánh đạo? 

Xá-lợi-phất nói: Người phàm phu như (chân như), Tỳ-kheo được giải thoát như, 

Tỳ-kheo vào Vô dư Niết-bàn như; như ấy một như như không sai khác. 

Phổ Hoa nói: Xá-lợi-phất, ấy là tướng pháp tánh như, bất hoại như, dùng như ấy 

sẽ biết hết thảy pháp đều như. 

Xá-lợi-phất lại bạch Phật rằng: Bạch Thế Tôn, ví như đống lửa lớn, không vật gì 

không đốt cháy. Các thượng nhân ấy thuyết pháp cũng như vậy, hết thảy pháp 

đều vào trong pháp tánh. 

Lại  như  trong  kinh  Tỳ-ma-la-cật  nói:  Các  Thanh  văn,  Xá-lợi-phất...  đều  tự  nói 

rằng:  Tôi  không  kham  đến  chỗ  kia  hỏi  thăm  bệnh  được.  Mỗi  người  tự  nói  vì 

trước  đã  bị  Tỳ-ma-la-cật  quở  mắng.  Như  vậy,  trong  các  Kinh  nói  trí  tuệ  Bồ-tát 

hơn Thanh văn, Bích-chi Phật. 

 Hỏi: Nhân duyên gì mà trí tuệ Bồ-tát hơn Thanh văn, Bích-chi Phật? 

 Đáp:  Như  trong  kinh  Diễn  Bổn  sanh  nói:  Trí  tuệ  Bồ-tát,  từ  vô  lượng  A-tăng-kỳ 

kiếp  lại  đây,  tập  hợp  các  trí,  trong  vô  lượng  kiếp,  không  khổ  gì  không  hành, 

không  khó  gì  không  làm,  chỉ  vì  cầu  pháp,  nên  nhảy  vào  lửa,  nhảy  từ  núi  cao, 

chịu khổ cắt lột, lấy xương làm viết, lấy huyết làm mực, lấy da làm giấy, viết chép 

kinh  pháp,  như  vậy  vì  pháp  nên  thọ  vô  lượng  khổ,  vì  trí  tuệ  nên  đời  đời  cúng 

dường  thầy  dạy  pháp  xem  như  Phật.  Tất  cả  Kinh  sách  đều  đọc  tụng,  giải  nói, 

trong vô lượng A-tăng-kỳ kiếp, thường suy nghĩ trù lượng, tìm cầu các pháp tốt 

xấu,  sâu  cạn,  thiện  chẳng  thiện,  lậu  chẳng  lậu,  thường  chẳng  thường,  có, 

không... suy nghĩ phân biệt vấn nạn, vì trí tuệ nên cúng dường chư Phật và Bồ-

tát, Thanh  văn, nghe pháp,  vấn  nạn, tín thọ, ghi nhớ  đúng,  như  pháp tu hành; 

nhân duyên trí tuệ đầy đủ như vậy, làm sao không hơn A-la-hán, Bích-chi Phật? 

Lại nữa, trí tuệ Bồ-tát, có năm Ba-la-mật giúp đỡ trang nghiêm, có lực phương 

tiện, đối với hết thảy chúng sanh có tâm từ bi, nên không bị tà kiến chướng ngại. 

Trú  trong  mười  địa,  thế  lực  trí  tuệ  sâu  lớn.  Vì   nhân  lớn  nên  hơn  Thanh  văn, 

Bích-chi Phật. Vì nhân lớn nên cái nhỏ tự hoại. A-la-hán, Bích-chi Phật, không có 

việc ấy. 

Vì vậy nên nói muốn hơn trí tuệ Thanh văn, Bích-chi Phật, nên học Bát-nhã ba-

la-mật. 

Kinh: Muốn được các Ðà-la-ni môn, các Tam-muội môn, nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

Luận:  Ðà-la-ni như trong chương Tán Bồ-tát đã nói: 

 Môn là các pháp phương tiện để được đà-la-ni, như ba tam-muội gọi là cửa giải 

thoát. 

Thế  nào  là   phương  tiện?  Nếu  người  muốn  được  giữ  gìn  những  điều  đã  nghe, 

không mất, hãy nên nhất tâm ghi nhớ, làm cho tâm ghi nhớ tăng trưởng, trước 

nên  để  ý  nơi  việc  tương  tợ,  buộc  tâm  khiến  biết  việc  không  thấy  được,  như 

Châu-lợi  Bàn-đà-ca,  buộc  tâm  nơi  tấm  dẻ  chùi  giày,  khiến  nghĩ  nhớ  thiền  định 

mà trừ tâm nhơ cấu. Như vậy người bắt đầu học Văn trì đà-la-ni, ba lần nghe có 

thể được, tâm căn dần dần lanh lợi, thì hai lần nghe có thể được, khi thành tựu 

thì một lần nghe có thể được, được rồi nhớ mãi không quên; ấy là phương tiện 

ban đầu của Văn trì đà-la-ni. 

Hoặc  có  khi  Bồ-tát  vào  trong  thiền  định,  được  môn  giải  thoát  không  quên,  do 

năng lực giải thoát không quên, do năng lực giải thoát không quên, mà hết thảy 

ngôn  ngữ  thuyết  pháp  cho  đến  một  câu  một  chữ,  đều  không  thể  quên.  Đó  là 

phương tiện thứ hai. Hoặc có khi do năng lực thần chú nên được Văn trì đà-la-

ni. Hoặc có khi do hành nghiệp nhân duyên đời trước, khi sanh ra nghe gì đều 

nhớ được không quên. Như vậy gọi là cửa vào Văn trì đà-la-ni. 

Lại nữa, Bồ-tát nghe hết thảy âm thanh ngữ ngôn, phân biệt gốc ngọn, quán thật 

tướng nó, biết âm thanh ngữ ngôn niệm niệm sanh diệt, âm thanh diệt rồi, mà 

chúng sanh niệm niệm chấp thủ tướng, nhớ ngôn ngữ đã diệt ấy, rồi nghĩ rằng, 

người  đó  mắng  ta,  liền  sanh  sân  hận.  Nghe  ngợi  khen  cũng  như  vậy.  Bồ-tát 

quán  chúng  sanh  được  như  vậy,  tuy  có  bị  mắng  nhiếc  trăm  ngàn  kiếp,  không 

sanh tâm giận, hoặc ngợi khen trăm ngàn kiếp, cũng không vui mừng. Biết âm 

thanh sanh diệt như tiếng vang. Lại như tiếng trống, không có ai làm. Nếu không 

ai làm, là không có nơi chốn, rốt ráo không, chỉ lừa dối tai người ngu; như vậy 

gọi là vào Âm thanh đà-la-ni. 

Lại nữa, có đà-la-ni lấy hai mươi bốn chữ mà thu nhiếp hết tất cả ngôn ngữ danh 

tự.  Những  gì  là  hai  mươi  bốn  chữ?  Ðó  là  A-la-ba-giá-na...,  A-đề  (ban  đầu),  A-

nậu-ba-nại (bất sanh). Vị Bồ-tát tu hành đà-la-ni nghe chữ “A” ấy, tâm liền vào tất 

cả pháp “ban đầu chẳng sanh”. Các chữ như vậy, mỗi chữ theo chỗ nghe, đều 

đưa  vào  trong  thật  tướng  hết  thảy  các  pháp;  ấy  gọi  là   Tự  nhập  môn  đà-la-na, 

như trong phẩm Ma-ha-diễn nói các tự môn. 

Lại nữa, Bồ-tát được các tam-muội hết thảy ba đời sáng suốt không ngại, đối với 

mỗi tam-muội được vô lượng vô số đà-la-ni. Như vậy hòa hợp gọi là năm trăm 

đà-la-ni môn, ấy là tạng công đức thiện pháp của Bồ-tát; như vậy gọi là đà-la-ni 

môn. 

 Các  tam-muội  môn:  Tam-muội  có  hai:  Tam-muội  trong  pháp  Thanh  văn;  tam-

muội trong pháp Ðại thừa. 

 Tam-muội trong pháp Thanh văn: là ba tam-muội. 

Lại nữa, ba tam-muội là: Không không tam-muội, Vô tướng vô tướng tam-muội, 

Vô tác vô tác tam-muội. 

Lại có ba tam-muội là có giác có quán, không giác có quán, không giác không 

quán. 

Lại có năm chi tam-muội, năm trí tam-muội... ấy gọi là các tam-muội. 

Lại nữa, hết thảy thiền định cũng gọi là định, cũng gọi là tam-muội. Tứ thiền cũng 

gọi là thiền, cũng gọi là định, cũng gọi là tam-muội. Trừ Tứ thiền, các định khác 

cũng gọi là định, cũng gọi là tam-muội, cũng gọi là thiền. Ðịnh ở trong mười địa, 

gọi là tam-muội. 

Có người nói: Ở Dục giới địa cũng có tam-muội, vì cớ sao? Vì trong Dục giới có 

hai mươi hai đạo phẩm nên biết có tam-muội. Nếu không tam-muội thời không 

thể được công đức thâm diệu ấy. 

Lại  nữa,  trong  ngàn  câu  hỏi  có  câu  hỏi  này:  Trong  bốn  thánh  chủng,  mấy  hệ 

thuộc Dục giới, mấy hệ thuộc Sắc giới, mấy hệ thuộc Vô sắc giới, mấy không hệ 

thuộc?  Ðáp:  Tất  cả  nên  phân  biệt.  Bốn  thánh  chủng  hoặc  hệ  thuộc  Dục  giới, 

hoặc hệ thuộc Sắc giới, hoặc hệ thuộc Vô sắc giới, hoặc không hệ thuộc. Bốn 

niệm xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc cũng như vậy. Do nghĩa đó nên biết ở 

Dục giới có tam-muội. Nếu tâm tán loạn làm sao được pháp thượng diệu. Vì vậy 

nên tam-muội đều có ở trong chín địa ( từ ngữ thú tạp cư địa đến phi phi tưởng 

 xứ địa – N.D). Các tam-muội như vậy, ở trong A-tỳ-đàm có phân biệt rộng. 

 Tam-muội  trong  pháp  Ðại  thừa:  Từ  Thủ-lăng-nghiêm  tam-muội,  cho  đến  tam-

muội hư không tế giải thoát không vướng mắc. Lại như tam-muội thấy hết thảy 

Phật, cho đến hết thảy Như Lai giải thoát. Tu quán vô lượng vô số Bồ-tát tam-

muội, như Sư tử tần thân tam-muội... 

Như có tam-muội tên là Vô lượng tịnh. Bồ-tát được tam-muội này, hay thị hiện 

thân hết thảy thanh tịnh. 

Có tam-muội tên là Oai tướng. Bồ-tát được tam-muội này, hay cướp mất oai đức 

mặt trời mặt trăng. 

Có tam-muội tên là Diệm sơn, Bồ-tát được tam-muội này, hay cướp mất oai đức 

của Ðế-thích Phạm thiên. 

Có  tam-muội  tên  là  Xuất  trần,  Bồ-tát  được  tam-muội  này,  hay  diệt  hết  thảy  ba 

độc cho đại chúng. 

Có tam-muội tên là Vô ngại quang, Bồ-tát được tam-muội này, hay chiếu soi hết 

thảy cõi Phật. 

Có tam-muội tên là Không quên hết thảy pháp. Bồ-tát được tam-muội này có thể 

ghi nhớ hết thảy pháp Phật nói và giảng nói lại lời Phật cho người khác. 

Có  tam-muội  tên  là  Tiếng  như  sấm.  Bồ-tát  được  tam-muội  này,  có  thể  dùng 

Phạm thanh nghe khắp mười phương Phật quốc. 

Có  tam-muội  tên  là  Làm  vui  thích  cho  hết  thảy  chúng  sanh.  Bồ-tát  được  tam-

muội này, hay làm cho hết thảy người có thâm tâm hoan hỷ. 

Có  tam-muội  tên  Ưa  thấy  không  chán.  Bồ-tát  được  tam-muội  này,  hết  thảy 

chúng sanh ưa thấy ưa nghe không biết nhàm chán. 

Có tam-muội tên là Quả báo công đức vui trong một duyên không thể nghĩ bàn. 

Bồ-tát được tam-muội này, thành tựu hết thảy thần thông. 

Có tam-muội tên là Biết hết thảy âm thanh ngữ ngôn. Bồ-tát được tam-muội này 

có thể nói hết thảy âm thanh ngữ ngôn, trong một chữ nói ra hết thảy chữ, trong 

hết thảy chữ nói ra một chữ. 

Có tam-muội tên là Nhóm hết thảy phước đức nghiệp quả báo sanh. Bồ-tát được 

tam-muội  này,  thường  im  lặng  nhập  định,  mà  vẫn  khiến  chúng  sanh  nghe  âm 

thanh sáu Ba-la-mật, pháp chúng của Phật, Thanh văn, Bích-chi Phật, mà vị Bồ-

tát ấy thật không nói một lời. 

Có tam-muội tên là Vượt cao hết thảy đà-la-ni vương. Bồ-tát được tam-muội này 

thì được vào vô lượng vô biên các đà-la-ni. 

Có tam-muội tên là Hết thảy vui nói. Bồ-tát được tam-muội này vui nói hết thảy 

chữ, hết thảy âm thanh, ngữ ngôn, thí dụ, nhân duyên. Như vậy là vô lượng tam-

muội thế lực. 

 Hỏi: Tam-muội ấy chính là cửa tam-muội chăng? 

 Đáp: Tam-muội chính là cửa tam-muội. 

 Hỏi: Nếu như vậy, sao không chỉ nói tam-muội, mà còn nói cửa tam-muội? 

 Đáp: Tam-muội của chư Phật vô lượng vô số như hư không vô biên, Bồ-tát làm 

sao  được  hết.  Bồ-tát  nghe  đến  tam-muội  ấy  tâm  liền  thối  mất,  vì  vậy  Phật  nói 

cửa tam-muội. Vào trong một cửa, thu nhiếp vô lượng tam-muội. Như cầm một 

góc áo, liền được cả áo; cũng như bắt được ong chú, cả bầy ong đều gom hết. 

Lại nữa, triển chuyển làm cửa, như trì giới thanh tịnh, một lòng tinh tấn, đầu đêm 

cuối đêm, thường tu tư duy, lìa năm dục lạc, buộc tâm một chỗ. Hành phương 

tiện ấy, được tam-muội ấy, ấy gọi là cửa tam-muội. 

Lại nữa, tam-muội thuộc Dục giới, là cửa tam-muội Vị đáo địa; tam-muội Vị đáo 

địa là cửa tam-muội Sơ thiền; tam-muội Sơ thiền và Nhị thiền biên địa là cửa vào 

tam-muội Nhị thiền, cho đến tam-muội Phi hữu tưởng phi vô tưởng xứ cũng như 

vậy. 

Noãn  pháp  định  là  cửa  vào  tam-muội  đảnh  pháp;  đảnh  pháp  là  cửa  vào  tam-

muội nhẫn pháp; nhẫn pháp là cửa vào tam-muội thế đệ nhất pháp; thế đệ nhất 

pháp là cửa vào tam-muội khổ pháp nhẫn; khổ pháp nhẫn... cho đến là cửa vào 

tam-muội Kim cang. 

Lược nói, hết thảy tam-muội có ba tướng là nhập, trú, xuất. Tướng xuất, tướng 

nhập gọi là cửa, tướng trú là thể tam-muội. Các pháp như vậy là tam-muội trong 

pháp Thanh văn. 

Cửa  tam-muội  trong  pháp  Ðại  thừa,  như  các  tam-muội  trong  Thiền  ba-la-mật 

nghĩa, đã phân biệt nói rộng. 

Lại nữa, Thi-la ba-la-mật là cửa tam-muội, vì sao? Vì ba chi là Phật đạo, đó là 

giới chi, định chi, tuệ chi. Giới chi thanh tịnh là cửa của định chi, vì giới hay sanh 

định; định chi hay sanh tuệ chi. Ba chi ấy hay dứt phiền não, hay cho Niết-bàn, vì 

vậy Thi-la ba-la-mật và trí tuệ là cửa gần của tam-muội. Còn ba Ba-la-mật kia, 

tuy có nghĩa cửa mà là cửa xa, như do bố thí được phước đức, có phước đức 

nên sở nguyện thành tựu, được sở nguyện thành tựu nên tâm nhu nhuyến, tâm 

từ bi nên biết sợ tội, biết nghĩ tới chúng sanh, quán thế gian không, vô thường, 

nên nhiếp tâm hành nhẫn nhục; nhẫn nhục cũng là cửa tam-muội. 

Tinh tấn là chế tâm đối với năm dục trừ năm triền cái, nhiếp tâm không loạn, tâm 

đi thời thu lại không cho chạy loạn, là cửa tam-muội. 

Lại nữa, Sơ địa là cửa vào tam-muội Nhị địa. Như vậy triển chuyển cho đến cữu 

địa là cửa vào tam-muội Thập địa. Thập địa là cửa vào tam-muội của vô lượng 

chư Phật. Như vậy mỗi mỗi làm cửa tam-muội. 

 Hỏi: Ðà-la-ni môn và tam-muội môn là đồng hay là khác? Nếu đồng, sao còn nói 

lại. Nếu khác, nghĩa đó thế nào? 

 Đáp:  Trước  đã  nói  tam-muội  môn  và  đà-la-ni  môn  khác  nhau,  nay  sẽ  nói  lại: 

Tam-muội chỉ là pháp tương ưng với tâm, còn đà-la-ni cũng tương ưng với tâm, 

cũng không tương ưng với tâm. 

 Hỏi: Sao biết đà-la-ni không tương ưng với tâm? 

 Đáp: Như người được Văn trì đà-la-ni, tuy tâm nổi sân hận nó cũng không mất, 

thường  đi  theo  người,  như  bóng  theo  hình.  Tu  hành  tam-muội  lâu  quen  sau 

thành đà-la-ni, như chúng sanh tập lâu thói dục thành tánh. Tam-muội cọng với 

trí tuệ biết thật tướng các pháp, phát sanh Ðà-la-ni, như bình đất mới nắn được 

lửa  nung  chín,  có  thể  giữ  nước  không  chảy,  cũng  có  thể  giúp  cho  người  qua 

sông. Thiền định không trí tuệ cũng như bình đất mới nắn, nếu có được trí tuệ 

biết thật tướng, như bình đất mới nắn được lửa đốt chín, có thể giữ gìn vô lượng 

công đức hai đời của Bồ-tát, Bồ-tát cũng nhân đó mà đắc độ, đến Phật. Như vậy 

là chỗ sai khác giữa tam-muội và đà-la-ni. 

 Hỏi:  Sao  trong  pháp  Thanh  văn  không  có  danh  từ  đà-la-ni,  chỉ  trong  pháp  Ðại 

thừa mới có? 

 Đáp:  Trong  pháp  nhỏ  không  có  pháp  lớn,  ông  không  nên  hỏi,  trong  pháp  lớn 

không  có  pháp  nhỏ,  thời  nên  hỏi.  Như  trong  nhà  nghèo  không  có  vàng  bạc 

không nên hỏi. 

Lại nữa, Thanh văn không ân cần chứa nhóm các công đức lắm, chỉ dùng trí tuệ 

cầu thoát khổ già, bệnh, chết. Vì vậy người Thanh văn không dùng đà-la-ni giữ 

gìn các công đức, ví như người khát, chỉ một bụm nước là đủ, không cần bình 

đựng  nước, nếu cung cấp cho đại chúng nhân  dân, thời cần  bình đựng  nước. 

Bồ-tát vì hết thảy chúng sanh nên cần đà-la-ni giữ gìn các công đức. 

Lại nữa, trong pháp Thanh  văn phần nhiều nói các pháp  sanh diệt  vô thường. 

Các luận nghị sư nói: Các pháp vô thường, nếu vô thường thời không cần đà-la-

ni,  vì  cớ  sao?  Vì  các  pháp  vô  thường  thời  không  giữ  gìn  được,  chỉ  có  hạnh 


nghiệp nhân duyên quá khứ không mất. Giống như quả báo vị lai, tuy không mà 

ắt sanh, hạnh nghiệp nhân duyên quá khứ cũng như vậy. 

Trong pháp Ðại thừa, tướng sanh diệt không thật, tướng chẳng sanh chẳng diệt 

cũng không thật. Các quán các tướng đều diệt, ấy là thật. Nếu để giữ gìn pháp 

quá  khứ  thời  không  lỗi.  Vì  để  giữ  gìn  các  công  đức  thiện  pháp  thiện  căn  quá 

khứ, nên cần có đà-la-ni. Ðà-la-ni đời đời thường theo Bồ-tát, còn các tam-muội 

không như vậy, hoặc có khi thay đổi thân thời mất. 

Như vậy các thứ phân biệt đà-la-ni, các tam-muội. 

Vì vậy nên nói muốn được các đà-la-ni, các tam-muội môn, nên học Bát-nhã ba-

la-mật. 

 (Hết cuốn 28 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 29 

Chương 41 

Giải Thích: Tùy Hỷ, Hồi Hướng... 

Kinh: Muốn do tâm tùy hỷ trong một niệm mà vượt quá hết thảy người bố thí để 

cầu Thanh văn, Bích-chi Phật, cần nên học Bát-nhã ba-la-mật. Muốn do tâm tùy 

hỷ trong một niệm mà vượt quá hết thảy người trì giới để cầu Thanh văn, Bích-

chi Phật, cần nên học Bát-nhã ba-la-mật. Muốn do tâm tùy hỷ trong một niệm mà 

vượt quá hết thảy người tu tam-muội, trí tuệ giải thoát, giải thoát tri kiến để cầu 

Thanh văn, Bích-chi Phật, cần nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Tâm tùy hỷ thì như trong phẩm Tùy hỷ đã nói rồi. 

Lại nữa, tùy hỷ là khi thấy có người làm việc công đức sanh tâm hoan hỷ theo, 

mà tán thán rằng: Lành thay! ở trong thế giới vô thường, bị si ám che lấp, mà có 

thể mở  rộng  đại tâm, kiến lập công đức  ấy, thí  như các thứ  hương thơm,  một 

người bán, một người mua, người ở hai bên cũng ngửi được mùi thơm, mà mùi 

thơm không tổn, hai người chủ không mất chi. Như vậy có người thí, có người 

thọ nhận, có người ở bên hoan hỷ theo, đều được công đức, mà hai người chủ 

kia  không  mất  chi.  Tướng  trạng  như  vậy  gọi  là  tùy  hỷ.  Do  vậy,  Bồ-tát  chỉ  đem 

tâm tùy hỷ, mà vượt quá người cầu nhị thừa, huống chi tự mình làm bố thí. 

 Hỏi:  Tại  sao  Bồ-tát  có  thể  do  tâm  tùy  hỷ  mà  vượt  trên  người  cầu  Thanh  văn, 

Bích-chi Phật đem tài vật bố thí? 

 Đáp: Thanh văn, Bích-chi Phật làm bố thí, Bồ-tát ở bên trông thấy nhất tâm niệm 

tùy hỷ khen rằng: Lành thay! lấy phước đức tùy hỷ ấy hồi hướng đến Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, vì độ hết thảy chúng sanh, vì nhờ đó được vô lượng 

Phật pháp. Do hai công đức này vượt trên người bố thí để cầu Thanh văn, Bích-

chi Phật. 

Lại nữa, lấy tâm trí tuệ biết thật tướng các pháp mà tùy hỷ, nên vượt trên người 

bố thí để cầu Thanh văn, Bích-chi Phật. 

Lại nữa, Bồ-tát đem phước đức quả báo do tâm tùy hỷ sanh, mà hồi hướng cúng 

dường ba đời mười phương Phật, nên vượt trên người bố thí để cầu Thanh văn, 

Bích-chi Phật, ví như người đem một ít vật dâng lên quốc vương, được đáp trả 

rất nhiều. Lại như thổi kèn, sáo, dùng hơi ít mà âm thanh rất lớn. 

Lại nữa, Bồ-tát lấy công đức tùy hỷ hòa hợp với vô lượng các công đức khác, 

cho đến khi pháp diệt cũng không hết, ví như một ít nước đổ vào trong biển lớn, 

thì  khi  kiếp  tận  nó  mới  hết.  Công  đức  trì  giới,  thiền  định,  trí  tuệ,  giải  thoát,  giải 

thoát tri kiến cũng như vậy. 

 Hỏi: Dưới Phật có Bồ-tát, dưới Bồ-tát có Thanh văn, Bích-chi Phật, nay nói Bồ-

tát muốn hơn người bố thí để cầu Thanh văn, Bích-chi Phật, thì có gì lạ? 

 Ðáp: Không lấy công đức bố thí, trì giới... của Thanh văn, Bích-chi Phật so  với 

công đức của Bồ-tát, mà chỉ lấy tâm tùy hỷ đã có thể hơn, huống gì công đức mà 

Bồ-tát tự làm. Người Thanh văn, Bích-chi Phật, đem thân siêng làm công đức bị 

mệt  mỏi,  Bồ-tát  yên  lặng  tùy  hỷ,  mà  phước  đức  của  năng  lực  trí  tuệ  quá  hơn 

Thanh  văn,  Bích-chi  Phật,  ví  như  người  thợ,  chỉ  dùng  trí  tuệ  bày  vẻ  rồi  bỏ  đi, 

người cầm rìu búa mệt nhọc tối ngày, mà tính công lãnh thưởng thì người thợ 

được gấp ba. 

Lại như đánh giặc, người chiến đấu mạo hiểm chết, mà chủ tướng lãnh công. 

 Hỏi: Nếu tâm tùy hỷ hơn số bố thí, trì giới, cớ sao chỉ nói Bồ-tát tùy hỷ là hơn? 

 Đáp:  Người  phàm  phu  bị  phiền  não  che  tâm,  chấp  ngã  chưa  dứt,  đắm  vui  thế 

gian, làm sao hơn được người  cầu Thanh văn, Bích-chi Phật, lợi  tuy hơn độn, 

nhưng đồng ở địa vị Thanh văn, nên không nói. 

 Hỏi: Công đức của Thanh văn, Bích-chi Phật. Pháp công đức rất nhiều, cớ sao 

chỉ nói sáu pháp? 

 Đáp: Vì trong sáu pháp này nhiếp hết pháp của Thanh văn, Bích-chi Phật. Nếu 

nói bố thí là đã nói công đức của tín nghe, vì sao? Vì trước nghe rồi mới tin, tin 

rồi mới bố thí. 

Bố thí có hai thứ là: 1. Tài thí, 2. Pháp thí. 

Trì giới nhiếp ba giới là: luật nghi giới, định cọng giới, đạo cọng giới (vô lậu giới). 

Ðịnh nhiếp các thiền, định, giải thoát, tam-muội... 

Tuệ nhiếp văn tuệ, tư tuệ, tu tuệ. 

Giải thoát nhiếp hai giải thoát là hữu vi giải thoát, vô vi giải thoát. 

Giải thoát tri kiến nhiếp tận trí, tự biết lậu hoặc đã hết, giải thoát khỏi ba cõi, ở 

trong đó thấy biết rõ ràng. Trong đây đã nói trợ đạo pháp và thánh đạo pháp. 

Lại nữa, nếu công đức không hướng đến Niết-bàn, thì trong đây không nói vượt 

quá, vì công đức ấy mỏng. 

 Hỏi: Hơn là chỉ cho thế lực tranh giành nhau, nay  Bồ-tát không cạnh tranh  với 

Thanh văn, Bích-chi Phật, cớ sao nói hơn? 

 Đáp: Hơn là cùng ở trong một việc, mà do tâm lực trí tuệ phương tiện cho nên 

được phước nhiều, ví như người đối với cái hoa chỉ lấy hương sắc, còn con ong 

chỉ lấy vị để làm thành mật. Cũng như lấy nước, đồ chứa lớn thời được nhiều, 

đồ chứa nhỏ thời được ít. Do các ví dụ như vậy, đủ biết đem tâm tùy hỷ thâm 

sâu mãnh lợi, có trí tuệ tương ưng, nên công đức hơn bố thí để cầu Thanh văn, 

Bích-chi Phật. 

Sáu pháp này, đầu hết là bố thí, như ở trong nghĩa Ðàn ba-la-mật đã phân biệt 

nói về pháp của Thanh văn, Bích-chi Phật. Trì giới như ở trong nghĩa Thi-la ba-

la-mật đã phân biệt nói về pháp của Thanh văn, Bích-chi Phật. Tam-muội, trí tuệ, 

giải thoát, giải thoát tri kiến như ở trong nghĩa niệm Phật đã phân biệt nói. 

Kinh:  Muốn  do  tâm  tùy  hỷ  trong  một  niệm  mà  vượt  quá  hết  thảy  người  tu  các 

thiền, định, giải thoát, tam-muội để cầu Thanh văn, Bích-chi Phật, cần nên học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Thiền định là bốn thiền và chín định thứ đệ. Giải thoát tam-muội là tám bội 

xả, ba giải thoát môn, tuệ giải thoát, cọng giải thoát, thời giải thoát, bất thời giải 

thoát, hữu  vi  giải thoát,  vô  vi  giải thoát... Tam-muội có giác  có quán, tam-muội 

không  giác  có  quán,   tam-muội  không  giác  không  quán;  Không  tam-muội,  Vô 

tướng tam-muội, Vô tác tam-muội, các tam-muội như vậy. 

 Hỏi: Trong sáu pháp trên, tam-muội tức là thiền, định, giải thoát, tam-muội, sao 

nay còn nói lại? 

 Đáp: Có hai thứ tam-muội: 1. Thuộc phần tuệ giải thoát. 2. Thuộc phần cọng giải 

thoát. Thuộc phần tuệ giải thoát thì không thể vào thiền định, chỉ nói đó là tam-

muội trong Vị đáo địa. Trong đây nói tam-muội thuộc phần cọng giải thoát thì đủ 

có  thiền,  định,  giải  thoát,  tam-muội.  Kia  nói  lược,  đây  nói  rộng;  kia  chỉ  nói  tên, 

trong đây phân biệt nghĩa. 

Lại  nữa,  trước  Thắng  tam-muội  là  có  người  nói  một,  hai  tam-muội,  chứ  chẳng 

phải Thâm tam-muội, nay trong đây nói thiền, định, giải thoát là Thậm thâm tam-

muội. 

Lại nữa, thiền, định, giải thoát, tam-muội có hai thứ: 1. Khi lìa dục liền được. 2. 

Cầu mà được. Khi lìa dục liền được như trước đã nói. Cầu mà được là đây nói. 

Lại  nữa,  thiền,  định,  giải  thoát,  tam-muội,  được  nó  rất  khó,  tinh  tấn  cầu  mới 

được. Bồ-tát chỉ đem tâm tùy hỷ bèn được hơn kia. Đó là pháp chưa từng có, 

cho nên nói lại. 

 Hỏi: Trong kia tam-muội, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến cũng khó được, cớ 

sao nói đây khó được? 

 Đáp:  Trước  đã  trả  lời,  kia  là  thuộc  phần  tuệ  giải  thoát,  không  tận  cùng  nghĩa 

thậm thâm. Còn A-la-hán cọng giải thoát, A-la-hán đủ ba minh khó được, nên nói 

lại. 

Lại  nữa,  tam-muội,  trí  tuệ,  giải  thoát,  giải  thoát  tri  kiến  ấy,  tuy  khó  được  mà 

không rộng lớn khắp hết, chỉ trực tiếp vì Niết-bàn, còn đây nói rõ A-la-hán muốn 

được cái vui thiền định hiện tại đó là diệt tận định, đảnh tế thiền, nguyện trí, Vô 

tránh tam-muội, nhưng việc như vậy, chẳng phải trực tiếp vì Niết-bàn. Vì vậy nên 

lại  nói  rộng,  vì  cớ  sao?  Vì  thứ  trước  là  trực  tiếp  vì  Niết-bàn,  trong  đó  nói  giải 

thoát rồi giải thoát tri kiến, nên biết đó là một đường thẳng đến Niết-bàn. 

 Hỏi: Nếu vì thiền, định, giải thoát, tam-muội khó được, nên nói lại, trí tuệ là rất 

khó, vi diệu trong hết thảy pháp, sao không nói lại? 

 Ðáp:  Ở  trên  đã  nói  trong  đoạn  nói  muốn  vượt  qua  trí  tuệ  Thanh  văn,  Bích-chi 

Phật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. Còn thiền định này chưa nói, cho nên nói lại. 

Thiền định, trí tuệ, là hai pháp tối diệu, có được hai hạnh này thì sở nguyện đều 

được,  như  chim  có  hai  cánh,  có  thể  đi  đến  chỗ  này  chỗ  kia.  Giải  thoát  từ  hai 

pháp đó mà được, giải thoát tri kiến tức là trí tuệ. Bố thí, trì giới là thân nghiệp, 

khẩu nghiệp thô hạnh dễ được cho nên không nói lại. 

 Hỏi: Bồ-tát lấy tâm tùy hỷ hơn Thanh văn, Bích-chi Phật tu bố thí, trì giới, trí tuệ. 

Có thể như vậy, vì cớ sao? Vì việc bố thí, trì giới, mắt thấy được, tai nghe được, 

trí tuệ cũng là pháp nghe được, nên có thể sanh tâm tùy hỷ, còn thiền định, giải 

thoát, tam-muội, là pháp không thể thấy, nghe, thì làm sao tùy hỷ? 

 Đáp: Bồ-tát do trí biết tha tâm mà tùy hỷ. 

 Hỏi: Pháp của trí biết tha tâm là, trí hữu lậu biết tha tâm thì biết tâm hữu lậu của 

người  khác,  trí  vô  lậu  biết  tha  tâm  thì  biết  tâm  vô  lậu  của  người  khác.  Bồ-tát 

chưa thành Phật, làm sao biết được  tâm vô lậu của Thanh văn, Bích-chi Phật? 

 Ðáp: Trong pháp Thanh văn thì như vậy, còn trong pháp Ðại thừa, Bồ-tát được 

vô sanh nhẫn, dứt các kiết sử, đời đời thường không mất sáu thần thông, trí hữu 

lậu biết Tha tâm có thể biết tâm vô lậu của người khác, huống gì lấy trí vô lậu 

biết Tha tâm. 

Lại  có  người  nói:  Bố-tát  mới  phát  tâm,  chưa  được  pháp  tánh  sanh  thân,  hoặc 

thấy hoặc nghe Thanh văn, Bích-chi Phật bố thí, trì giới, so sánh biết họ sẽ được 

A-la-hán, sanh tâm tùy hỷ nói: Người ấy biết được thật tướng các pháp, lìa khỏi 

ba cõi. Ta muốn độ hết thảy chúng sanh thoát khỏi sanh, già, bệnh, chết. Nay họ 

đã thoát được, ấy là việc của ta. 

Có các nhân duyên tùy hỷ như vậy, nên tùy hỷ không lỗi. 

Kinh:  Bồ-tát  ma-ha-tát  thực  hành  một  ít  thí,  ít  giới,  ít  nhẫn,  ít  tấn,  ít  thiền,  ít  trí, 

muốn do sức phương tiện hồi hướng mà được vô lượng vô biên công đức, cần 

nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Trước đã nói sáu Ba-la-mật, sao nay còn nói lại? 

 Ðáp:  Trên  là  nói  tướng  tổng  quát,  đây  muốn  nói  tướng  sai  biệt.  Trên  nói  nhân 

duyên, đây nói quả báo. 

 Hỏi: Không phải vậy, trên kia nói sáu Ba-la-mật đều đầy đủ rộng khắp, đây nói 

một ít thí cho đến một ít trí, in tuồng không đồng với nghĩa sáu Ba-la-mật trên? 

 Ðáp: Không phải! Chính là sáu Ba-la-mật, sao vậy? Vì nghĩa của sáu Ba-la-mật 

cốt ở tâm không phải cốt ở sự nhiều ít. Bồ-tát thật hành hoặc nhiều hoặc ít, đều 

là Ba-la-mật. Như kinh Hiền Kiếp nói 84.000 các Ba-la-mật. Trong Kinh ấy cũng 

nói, có thế gian Ðàn ba-la-mật, có xuất thế gian Ðàn ba-la-mật, cho đến Bát-nhã 

ba-la-mật cũng có thế gian, xuất thế gian. 

 Hỏi: Sao Bồ-tát bố thí ít? 

 Đáp: Có nhiều nhân duyên nên ít thí. Hoặc có Bồ-tát mới phát tâm, phước đức 

chưa nhiều,  vì nghèo nên ít thí. Hoặc  có Bồ-tát nghe  bố thí không kể nhiều ít, 

công đức tại tâm, vì vậy nên không cầu bố thí nhiều vật, chỉ cầu tâm tốt. Hoặc có 

Bồ-tát nghĩ rằng nếu ta cầu chất chứa cho nhiều tài vật mà phá giới mất lành, 

tâm  bị  tán  loạn,  não  hại  chúng  sanh  nhiều.  Nếu  não  hại  chúng  sanh  để  cúng 

dường  Phật,  Phật  không  chấp  nhận,  vì  phá  chấp  để  cầu  tài.  Hoặc  bố  thí  cho 

phàm phu mà cướp kia cho đây, là không bình đẳng. Ðúng như pháp Bồ-tát, tâm 

bình đẳng đối với tất cả, đều như con một, vì vậy nên ít thí. 

Lại nữa, Bồ-tát có hai: 1. Bại hoại Bồ-tát. 2. Thành tựu Bồ-tát. Bồ-tát bại hoại là 

vốn phát tâm Bồ-đề, song không gặp thiện duyên, bị năm triền cái che tâm, làm 

tạp hạnh, khi chuyển thân hưởng thụ giàu sang lớn, hoặc làm quốc vương, hoặc 

làm  đại  quỉ  thần  vương,  long  vương...  vì  đã  tạo  ác  nghiệp  thân  khẩu  ý  không 

thanh tịnh nên không được sanh ở trước Phật, và các chỗ vô tội trong cõi trời cõi 

người; ấy gọi là bại hoại Bồ-tát. Những người như vậy, tuy mất tâm Bồ-tát song 

do nhân duyên đời trước, còn  ưa bố thí, nên não hại nhiều  chúng sanh, cướp 

giựt phi pháp, để lấy của đem làm phước. 

Bồ-tát  thành  tựu  là  không  mất  tâm  Bồ-đề,  thương  xót  chúng  sanh,  hoặc  có 

người  tại  gia thọ  năm giới, có người  xuất gia thọ giới.  Tại gia Bồ-tát, tuy hạnh 

nghiệp thành tựu, có người vì nhân duyên đời trước phải chịu nghèo cùng, nghe 

Phật dạy có hai cách bố thí là pháp thí, tài thí. Người xuất gia nên nhiều pháp 

thí, người tại gia nên nhiều tài thí. Ta nay vì nhân duyên đời trước, không sanh 

nhà giàu, thấy Bồ-tát bại  hoại kia tạo tội để bố thí, tâm không  vui  mừng, nghe 

Phật không khen ngợi tài thí nhiều, chỉ khen tâm thanh tịnh thí, vì vậy nên ta tùy 

có được vật gì thí vật ấy. 

Lại xuất gia Bồ-tát thủ hộ giới nên không chứa tài vật. 

Lại tự suy nghĩ công đức của giới hơn công đức của bố thí, nên tùy có được vật 

gì thí vật ấy. 

Lại nữa, Bồ-tát  nghe trong Phật pháp nói nhân duyên đời trước bố thí ít được 

quả báo nhiều, như A-la-hán Bạt-câu-la lấy thuốc một trái Ha-lê-lặc bố thí mà 91 

kiếp không đọa ác đạo, hưởng phước vui cõi trời cõi người, thân thường không 

bệnh, thân cuối cùng được quả A-la-hán. Lại như Sa-môn Nhị-thập-ức tu ở trong 

pháp đức Phật Tỳ-bà-thi, làm một phòng xá cấp cho Tỳ-kheo Tăng, trải một tấm 

da dê để cho Tăng bước lên, nhờ nhân duyên ấy, trong 91 kiếp chân không đạp 

đất,  hưởng  vô  lượng  phước  vui  trong  cõi  người  cõi  trời,  thân  cuối  cùng  được 

sanh vào nhà đại Trưởng giả, thọ thân đoan chánh, dưới chân mọc lông dài hai 

tấc, màu như lưu ly xanh, xoay về phía hữu. Lúc mới sanh, phụ thân cho ông hai 

mươi ức lượng vàng, lúc sau chán đời ngũ dục, xuất gia đắc đạo, Phật khen là 

Tỳ-kheo tinh tấn đệ nhất. 

Lại như Tỳ-kheo Tu-mạn-nhĩ, đời trước trông thấy tháp Phật  Tỳ-bà-thi, lấy hoa 

Tu-mạn trên tai bố thí, nhờ nhân duyên ấy trong 91 kiếp thường không bị đọa ác 

đạo, hưởng phước vui cõi trời cõi người, thân cuối cùng, khi sanh ra, có hoa Tu-

mạn  ở  trên  tai,  hương  thơm  đầy  nhà,  cho  nên  đặt  tên  là  Tu-mạn-nhĩ.  Lúc  sau 

chán đời xuất gia, chứng đạo quả A-la-hán. 

Như vậy, Bồ-tát nhờ nhân duyên đời trước bố thí ít được quả báo nhiều, bèn tùy 

theo vật có được nhiều ít mà bố thí. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  cũng  không  nhất  định  thường  bố  thí  ít  vật,  mà  tùy  theo  vật  có 

được nhiều thời thí nhiều, ít thời thí ít. 

Lại nữa, Phật muốn tán thán công đức Bát-nhã ba-la-mật lớn lao, nên nói thí ít 

mà được quả báo nhiều, công đức vô lượng. 

 Hỏi:  Như  A-la-hán  Bạt-câu-la...  cũng  bố  thí  ít  mà  được  quả  báo  nhiều,  đâu  có 

dùng Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Bạt-câu-la tuy được quả báo, nhưng có kiếp số hạng lượng, được đạo quả 

nhỏ, vào Niết-bàn. Còn Bồ-tát do Bát-nhã ba-la-mật phương tiện hồi hướng, nên 

bố thí ít mà phước đức vô lượng vô biên vô số. 

 Hỏi: Thế nào là do phương tiện hồi hướng, nên bố thí ít mà công đức vô lượng 

vô biên? 

 Ðáp:  Tuy  bố  thí  ít  mà  đều  hồi  hướng  đến  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác, 

Bồ-tát suy nghĩ rằng: Ta do phước đức nhân duyên này không phải để cầu các 

vui  thế  gian  trong  cõi  trời  cõi  người,  mà  chỉ  để  cầu  Vô  thượng  Chánh  đẳng 

Chánh giác, cũng như Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác vô lượng vô biên, nên 

phước đức ấy cũng vô lượng vô biên. 

Lại phước đức ấy vì độ hết thảy chúng sanh, cũng như chúng sanh vô lượng vô 

biên nên phước đức cũng vô lượng vô biên. 

Lại nữa, phước đức ấy dùng đại từ bi gây dựng, đại từ bi vô lượng vô biên, nên 

phước đức ấy cũng vô lượng vô biên. 

Lại nữa, phước đức của Bồ-tát hòa hợp với thật tướng các pháp, nên ba phần 

đều thanh tịnh là người nhận, người cho và tài vật, đều chẳng thể có được. Như 

trong  Kinh  Bát-nhã  ba-la-mật,  khi  ban  đầu  vì  Xá-lợi-phất  nói  Bồ-tát  bố  thí,  cả 

người cho, người nhận, và tài vật đều không thể có được, nên đầy đủ Bát-nhã 

ba-la-mật. Dùng trí tuệ thật tướng ấy bố thí nên được  vô lượng  vô biên  phước 

đức. 

Lại  nữa,  các  Bồ-tát  đều  ghi  nhớ  phước  đức  có  được  đều  là  như  tướng,  pháp 

tánh  tướng,  thật  tế  tướng.  Ví  như,  pháp  tánh,  thật  tế  vô  lượng  vô  biên,  nên 

phước đức ấy cũng vô lượng vô biên. 

 Hỏi:  Nếu  đại  Bồ-tát  quán  các  pháp  thật  tướng  biết  như,  pháp  tánh,  thật  tế,  là 

tướng tịch diệt vô vi, thì làm sao còn sanh tâm để tạo phước đức? 

 Đáp: Bồ-tát tu tập tâm đại bi lâu ngày, khi tâm đại bi phát khởi, suy nghĩ rằng: 

Chúng  sanh  không  biết  thật  tướng  các  pháp,  ta  sẽ  làm  cho  chúng  sanh  biết 

được thật tướng ấy, nên dùng sức Tinh tấn ba-la-mật giúp cho tâm đại bi, trở lại 

thật  hành  nghiệp  nhân  duyên  về  phước  đức,  ví  như  lửa  tắt  gặp  được  gió,  củi 

thời bừng cháy lại. 

Lại nữa, vì nhớ lại bản nguyện, và mười phương Phật đến nói rằng: Ngươi hãy 

nhớ  lại  khi  mới  phát  tâm  và  nay  ngươi  mới  được  một  pháp  môn  ấy,  còn  vô 

lượng pháp môn như vậy, ngươi chưa được tất cả, hãy trở lại chứa nhóm các 

công đức, như trong Thất địa của kinh Tiệm bị nói rõ. 

 Hỏi: Bố thí nhiều ít thì có thể như vậy. Về giới có năm giới, giới thọ một ngày, 

mười  giới,  nhiều  ít  cũng  có  thể  được,  vì  nó  thuộc  sắc  pháp  có  thể  phân  biệt 

được. Còn bốn Ba-la-mật kia, làm sao biết nó nhiều ít? 

 Ðáp:  Nó  đều  biết  được,  như  nhẫn  có  hai  thứ  là  thân  nhẫn  và  tâm  nhẫn.  Thân 

nhẫn là tuy thân miệng không động nhưng tâm không thể không động khởi,  vì 

thiểu nhẫn cho nên không thể chế tâm. Tâm nhẫn là thân tâm đều  nhẫn, giống 

như cây khô. 

Lại  nữa,  thiểu  nhẫn  là  bị  người  đánh  mắng  không  đánh  mắng  lại.  Ðại  nhẫn  là 

không phân biệt người mắng, người nhẫn và sự nhẫn. 

Lại nữa, nhẫn đối với chúng sanh là thiểu nhẫn, nhẫn đối với pháp là đại nhẫn. 

Như vậy là phân biệt thiểu nhẫn. 

Thiểu tinh tấn có hai là thân tấn và tâm tấn. Thân tấn là thiểu, tâm tấn là đại. Tinh 

tấn bên ngoài là thiểu, tinh tấn bên trong là đại. Thân miệng tinh tấn là thiểu, ý 

tinh tấn là đại. Như Phật nói ý nghiệp sức lớn, như khi vị đại tiên nhẫn nổi sân, 

có thể khiến một nước lớn tiêu diệt. 

Lại nữa, thân miệng làm tội ngũ nghịch, bị quả báo lớn ở trong địa A-tỳ chỉ một 

kiếp,  trong  khi  đó  ý  nghiệp  sức  lớn,  được  sanh  cõi  trời  Phi  hữu  tưởng  phi  vô 

tưởng, sống tám vạn đại kiếp và cũng ở mười phương cõi Phật sống vô lượng 

kiếp. Vì vậy nên biết thân miệng tinh tấn là tiểu, ý tinh tấn là đại. 

Lại nữa, như Kinh nói: Nếu thân, miệng, ý, tịch diệt bất động, ấy là đại tinh tấn. 

Ðộng là tiểu tinh tấn, như vậy gọi là tiểu tấn. 

Tiểu thiền là dục giới định, vị đáo địa, vì không lìa dục nên gọi là tiểu, và quán 

hai thiền. Sơ thiền là tiểu, cho đến Diệt tận định, hữu lậu là tiểu, vô lậu là đại. 

Chưa được bất thối, chưa được vô sanh nhẫn pháp thiền là tiểu, được bất thối, 

được vô sanh nhẫn pháp thiền là đại. Cho đến ngồi đạo tràng định tương ưng 

với giải thoát thứ mười sáu là tiểu, Kim cang tam-muội thứ mười bảy là đại. 

Lại  nữa,  nếu  Bồ-tát  quán  hết  thảy  pháp  thường  định,  không  tán  loạn,  không 

nương tựa, không phân biệt, ấy là đại, ngoài ra đều là tiểu. 

Tuệ có hai là thế gian tuệ và xuất thế gian tuệ. Thế gian tuệ là tiểu, xuất thế gian 

tuệ là đại. Tịnh tuệ, tạp tuệ, tướng tuệ, vô tướng tuệ, phân biệt tuệ, vô phân biệt 

tuệ, tùy pháp tuệ, phá pháp tuệ, vì sanh tử tuệ, vì Niết-bàn tuệ, vì tự lợi ích tuệ, 

vì lợi ích hết thảy chúng sanh tuệ... cũng như vậy. 

Lại nữa, văn tuệ là tiểu, tư tuệ là đại, tư tuệ là tiểu, tu tuệ là đại, hữu lậu tuệ là 

tiểu, vô lậu tuệ là đại, tuệ phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác là tiểu, 

tuệ  tu  hành  sáu  độ  là  đại,  tu  tuệ  là  tiểu,  phương  tiện  tuệ  là  đại,  trong  các  địa 

phương tiện triển chuyển có đại tiểu, cho đến mười địa. Như vậy phân biệt nhiều 

và ít. 

Phật khen Bồ-tát kỳ lạ đặc biệt, trong việc nhỏ mà được vô lượng vô biên công 

đức, huống chi việc lớn. Còn các người khác bỏ nhiều tài vật, thân miệng siêng 

khổ mà được phước ít. Trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ cũng như 

vậy,  không  kịp  được  Bồ-tát  tu  ít  mà  quả  báo  nhiều.  Như  trước  nói  ví  dụ  hơi 

miệng phát ra tiếng không vang đi xa, tiếng thổi vào trong cõi thời có thể vang 

xa.  Như  vậy  nghiệp  thân  bố  thí  ít,  các  người  khác  làm  thời  được  phước  đức 

cũng  ít,  còn  đại  Bồ-tát  do  lực  phương  tiện  Bát-nhã  ba-la-mật  hồi  hướng,  nên 

được vô lượng vô biên phước đức. 

Do vậy nên nói muốn thật hành ít thí, ít giới, ít nhẫn, ít tấn, ít thiền, ít trí. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn thực hành Bố thí ba-la-mật, Trì giới ba-la-mật, Nhẫn 

nhục ba-la-mật, Tinh tấn ba-la-mật, Thiền ba-la-mật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Nghĩa của các Ba-la-mật như trước đã nói. 

 Hỏi: Tướng năm Ba-la-mật tức là tướng Bát-nhã ba-la-mật chăng? Nếu là tướng 

Bát-nhã  ba-la-mật  thời  không  nên  có  năm  tên  sai  khác,  cớ  sao  nói  muốn  thực 

hành Bố thí ba-la-mật, nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Cũng đồng, cũng khác. Khác là Bát-nhã ba-la-mật là quán thật tướng các 

pháp mà không lãnh thọ, không dính mắc các pháp. Bố thí là bỏ tất  cả  vật sở 

hữu trong ngoài. Ðem tâm Bát-nhã ba-la-mật làm việc bố thí, khi ấy bố thí được 

gọi là Ba-la-mật. 

Lại nữa, năm Ba-la-mật gieo trồng các công đức, còn Bát-nhã ba-la-mật trừ tâm 

tà kiến chấp trước. Như một người gieo lúa, một người bừa trừ cỏ rác, để cho 

lúa tăng trưởng đơm hoa kết trái. Bốn Ba-la-mật kia cũng như vậy. 

 Hỏi: Nay làm sao muốn thực hành Bố thí ba-la-mật, nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Bố thí có hai, một tịnh, hai bất tịnh. Bất tịnh là vì kiêu mạn nên bố thí, nghĩ 

rằng: người thua ta mà còn bố thí, ta há lại không làm được ư? Vì ganh ghét nên 

bố thí, nghĩ rằng, kẻ oán ghét ta nhờ bố thí mà được tiếng hơn ta, vậy nay ta sẽ 

thí cho nhiều thì chắc chắn hơn người kia. Vì nghèo nên bố thí, nghĩ rằng: Ta bố 

thí một ít vật mà được quả báo gấp ngàn vạn, cho nên bố thí. Vì danh nên bố thí, 

nghĩ rằng, nay ta ưa bố thí, ta sẽ ở vào số người tốt, được mọi người tín mộ. Vì 

thu nhiếp người nên bố thí, nghĩ rằng: Nay ta bố thí, chắc người sẽ quy về ta. 

Các lối hành thí xen tạp kiết sử như vậy, gọi là bất tịnh. 

Tịnh là, không có việc xen tạp như trên, chỉ đem tâm thanh  tịnh, tin nhân quả, 

cung kính thương xót người thọ nhận, không cầu lợi đời nay, chỉ cầu công đức 

đời sau. Lại có cách tịnh thí không cầu lợi ích đời sau, chỉ đem tâm tu hành giúp 

cầu Niết-bàn. Lại có cách tịnh thí là sanh tâm đại bi, vì chúng sanh nên không 

cầu tư lợi, sớm được Niết-bàn, mà chỉ vì Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, ấy 

gọi là tịnh thí. Do tâm Bát-nhã ba-la-mật nên có thể tịnh thí như vậy. Do vậy nên 

nói muốn thực hành Bố thí ba-la-mật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại nữa, do năng lực Bát-nhã ba-la-mật, bỏ tâm chấp trước các pháp, huống gì 

tâm chấp ngã lại không bỏ được. Vì bỏ tâm chấp ta, nên xem tự thân và vợ con 

như cỏ, đất, không chút luyến tiếc, đều bố thí hết cả. 

Do vậy nên muốn thực hành Bố thí ba-la-mật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. Các 

Ba-la-mật khác cũng như vậy. Nhờ tâm Bát-nhã ba-la-mật giúp thành tựu vậy. 

Lại nữa, các Ba-la-mật kia, không nhờ có Bát-nhã ba-la-mật thời không được gọi 

là Ba-la-mật, và cũng không bền chắc. Như trong phẩm sau nói: Năm Ba-la-mật 

không  có  được  Bát-nhã  ba-la-mật  thời  không  được  gọi  là  Ba-la-mật.  Lại  như 

Chuyển luân thánh vương, không có xe báu thời không gọi là Chuyển luân thánh 

vương, không thể lấy báu khác để gọi được. Cũng như nhóm người mù không ai 

dẫn  dắt  thì  không  thể  đi  đến  được.  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  như  vậy,  dắt  dẫn 

năm Ba-la-mật khiến đạt đến Tát-bà-nhã (nhất thiết chủng trí). Ví như đại quân 

không có tướng giỏi, không thành công đánh giặc. Lại như thân người, các căn 

tuy có đủ, nếu không có mắt, không thể tự đến đâu được. Lại như người không 

có mạng căn, thời các căn khác đều hoại diệt, có mạng căn thời các căn khác 

hữu  dụng.  Bát-nhã  ba-la-mật  cũng  như  vậy.  Năm  Ba-la-mật  kia  không  có  Bát-

nhã ba-la-mật không được tăng trưởng, có được Bát-nhã ba-la-mật thời các Ba-

la-mật kia được tăng trưởng đầy đủ. 

Do vậy nên Phật nói, muốn thực hành Bố thí ba-la-mật nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

Kinh: Bồ-tát ma-ha-tát muốn đời đời thân thể tương tợ với Phật, muốn đầy đủ 32 

tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Trong kinh Thanh văn nói: Bồ-tát tu hành qua khỏi ba A-tăng-kỳ kiếp, 

trong một trăm  kiếp  tiếp theo gieo trồng  nhân duyên  về 32 tướng, sao nay nói 

đời đời thân thể tương tợ với Phật, có 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình? 

 Ðáp:  Trong A-tỳ-đàm Tỳ-bà-sa (Abhidharma-vibbassa) của Ca-chiên-diên-tử nói 

như vậy, chứ không phải trong Tam tạng nói, vì sao? Vì 32 tướng người khác 

cũng  có,  đâu  đủ  cho  là  quý,  như  Nan-đà  ở  kiếp  trước,  nhân  một  lần  tắm  cho 

chúng  Tăng  phát  nguyện  rằng:  nguyện  cho  tôi  đời  đời  đoan  chánh  thanh  thiết. 

Lại trong một kiếp khác, gặp tháp Bích-chi Phật, lấy tranh vẽ trang nghiêm tượng 

Bích-chi  Phật,  phát  nguyện  rằng:  nguyện  cho  tôi  đời  đời  có  sắc  tướng  nghiêm 

thân. Do nhân duyên ấy, đời đời được thân tướng trang nghiêm, cho đến thân 

cuối xuất gia làm Sa-môn, Chúng tăng ở xa trông thấy gọi đó là Phật, đồng đứng 

dậy nghinh đón. Nan-đà Tiểu thừa gieo  ít công đức mà còn được quả báo ấy, 

huống chi Bồ-tát trong vô lượng vô số kiếp tu tập công đức mà đời đời thân hình 

không tương tợ Phật sao? 

Lại như Di-lặc Bồ-tát, khi còn làm kẻ bạch y, vị thầy tên là Bà-bạt-lê có ba tướng: 

1. Tướng lông trắng giữa hai chân mày. 2. Tướng lưỡi phủ cả mặt. 3. Tướng mã 

âm tàng. 

Như vậy, không phải là Bồ-tát cũng đều có tướng, thì Bồ-tát há phải sau ba vô 

số kiếp mới gieo nhân về tướng tốt? 

Lại  nữa,  trong  Ðại  thừa,  có  Bồ-tát  từ  khi  mới  phát  tâm  cho  đến  khi  chứng  Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác, không hề sanh ác tâm, đời đời được quả báo 

có ngũ thông, thân thể tợ Phật. 

 Hỏi: Bồ-tát chưa được Phật đạo, sao được thân tướng như Phật? 

 Đáp:  Bồ-tát  vì  độ  chúng  sanh,  mà  hoặc  làm  thân  Chuyển  luân  thánh  vương, 

hoặc làm thân Ðế-thích, hoặc làm thân Phạm-vương, hoặc làm thân Thanh văn, 

thân  Bích-chi  Phật,  thân  Bồ-tát,  thân  Phật.  Như  trong  kinh  Thủ-lăng-nghiêm, 

Văn-thù-sư-lợi tự nói: Bảy mươi hai ức phen làm một Duyên-giác mà vào Niết-

bàn. Lại hiện làm Phật hiệu là Long-chủng-tôn. Thời ấy  chưa phải có Phật mà 

chúng sanh vẫn thấy thân Phật, hoan hỷ lãnh thọ giáo hóa. 

 Hỏi: Nếu Bồ-tát có thể làm thân Phật thuyết pháp độ sanh, vậy với Phật có gì sai 

khác? 

 Đáp: Bồ-tát có đại thần lực, ở địa vị thập trú, đầy đủ Phật pháp mà trú thế gian, 

vì  rộng  độ  chúng  sanh  nên  không  thủ  chứng  Niết-bàn,  cũng  như  huyển  sư  tự 

biến hóa thân  thuyết pháp cho người, chẳng phải thân  Phật thật. Tuy  độ thoát 

chúng sanh như vậy, song có lượng có hạn, còn Phật độ sanh vô lượng vô hạn. 

Bồ-tát tuy làm thân Phật, không thể cùng khắp mười phương thế giới, còn Phật 

thân thời cùng khắp vô lượng thế giới, trước những người đáng được độ, đều 

hiện Phật thân. Cũng như trăng đêm mười bốn tuy có sáng mà không bằng trăng 

đêm rằm. Bồ-tát và Phật có sai khác cũng như vậy. 

Hoặc có Bồ-tát được vô sanh pháp nhẫn, pháp tánh sanh thân, ở địa vị thất trụ, 

có năm thần thông, biến hóa thân như Phật, giáo hóa chúng sanh. 

Hoặc có Bồ-tát mới phát tâm, tu sáu Ba-la-mật, do nhân duyên hạnh nghiệp ấy, 

được thân tướng giống Phật, giáo hóa chúng sanh. 

 Hỏi: Ba mươi hai tướng là quả báo do bố thí... còn Bát-nhã ba-la-mật là không 

có gì, như hư không, cớ sao nói muốn được tướng tốt nên học Bát-nhã ba-la-

mật? 

 Đáp: Ba mươi hai tướng có hai loại: 1. Ðầy đủ như Phật. 2. Không đầy đủ, như 

Chuyển luân thánh vương, Nan-đà... Bát-nhã ba-la-mật hòa hợp với bố thí, nên 

được tướng tốt đầy đủ như Phật. Các người khác chỉ hành bố thí không có Bát-

nhã, nên tướng không đầy đủ. 

 Hỏi: Tại sao bố thí... mà được 32 tướng? 

 Đáp: Như đàn việt khi bố thí, người thọ lãnh được sắc lực... năm việc ích thân, 

nên người bố thí được đầy đủ tướng vành xe (xoáy tròn) ở chân tay. Như trong 

chương Ðàn ba-la-mật ở trước đã nói rộng. Thật hành trì giới, nhẫn nhục... cũng 

như vậy, đều làm cho đủ 32 tướng. Những gì là 32 tướng? Một tướng dưới bàn 

chân bằng phẳng, còn các tướng khác  như trong phẩm Tán Bồ-tát ở trước đã 

nói rõ. 

 Hỏi: Nhân duyên gì được tướng bàn chân bằng phẳng? 

 Đáp:  Phật  đời  đời  nhất  tâm  kiên  cố  trì  giới,  cũng  không  khiến  người  khác  phá 

giới,  nên  được  tướng  thứ  nhất.  Ðược  tướng  thứ  nhất  ấy  thì  ở  trong  tự  pháp 

không ai lay động được, nếu làm Chuyển luân thánh vương, thì ở trong tự quốc 

độ không ai xâm lăng được. Do hạnh nghiệp đúng như pháp nuôi dưỡng, bảo hộ 

nhân dân và Sa-môn xuất gia, nên được tướng bánh xe ngàn tăm, là tướng ban 

đầu chuyển pháp luân, nếu làm Chuyển luân thánh vương thì được Chuyển bảo 

luân. Do nghiệp xa lìa sát sanh nên được ngón tay dài. Do nghiệp không trộm 

cắp nên được tướng gót chân đầy đặn. Do nghiệp lấy bốn nhiếp pháp thu nhiếp 

chúng sanh nên được tướng mạng lưới ở giữa các ngón tay chân. Do nghiệp lấy 

y  phục,  ẩm  thực,  ngọa  cụ  thượng  diệu  cúng  dường  bậc  tôn  trưởng  nên  được 

tướng tay chân mềm mại. Do nghiệp tu phước càng tăng nên được tướng mu 

bàn chân cao, tướng mỗi lỗ chân lông mọc một lông, lông đều hướng lên trên. 

Do nghiệp đúng như pháp sai khiến hòa hợp làm phước và mau mắn dạy người, 

nên được tướng chân đùi đẹp như nai  chúa  Y-nê-diên. Do đúng như pháp lấy 

tịnh vật bố thí, không não hại người thọ lãnh, nên dược tướng đứng thẳng tay 

dài quá gối, tướng thân ngay ngắn như cây Ni-câu-lô-đà. Do tu tâm biết tàm quý 

nhiều  và  dứt  tà  tâm,  lấy  phòng  xá,  y  phục,  vật  che  trùm  để  bố  thí,  nên  được 

tướng âm tàng như ngựa chúa. Do tu Từ tam-muội, tâm tịnh tín nhiều, và dùng 

ẩm  thực,  y  phục,  ngọa  cụ  màu  sắc  đẹp  để  bố  thí,  nên  được  tướng  kim  sắc, 

tướng  hào  quang  một  trượng.  Do  thường  ưa  vấn  nghĩa,  cung  cấp  người  tôn 

trọng và người lành, nên được tướng da tế mịn. Do đúng pháp xét đoán sự việc, 

không tự chuyên chấp, ủy thác việc chấp chánh, nên được tướng phần trên như 

sư tử, tướng dưới nách đầy đặn, tướng mi mắt tròn. Do cung kính đưa đón hầu 

hạ  tôn  trưởng  nên  được  tướng  thân  thẳng  rộng.  Do  bố  thí  đầy  đủ  nên  được 

tướng  bảy  chỗ  đầy  đặn.  Do  thí  xả  tất  cả  không  tiếc  lẫn,  nên  được  tướng  má 

vuông. Do lìa nói hai lưỡi nên được tướng 40 cái răng, tướng răng khít và ngang 

bằng. Do thường tu tâm từ, tư duy đều tốt, nên được răng trắng không lồi lõm. 

Do lìa vọng ngữ nên được tướng lưỡi mỏng rộng. Do bố thí đồ ăn ngon, không 

não hại người lãnh thọ nên được tướng có chất vị tối thượng trong thực vị. Do 

lìa ác khẩu nên được tướng Phạm âm. Do thiện tâm mắt hiền nhìn chúng sanh 

nên được tướng con mắt xanh biếc, như con mắt trâu chúa. Do lễ kính bậc tôn 

kính  và  tự  trì  giới,  lấy  giới  dạy  người,  nên  được  tướng  nhục  kế.  Do  tán  thán 

người đáng tán thán nên được tướng lông trắng giữa hai chân mày; ấy là nghiệp 

duyên tạo thành 32 tướng theo trong pháp Thanh văn. 

Nghiệp duyên tạo 32 tướng theo trong pháp Ðại thừa là: 

 Hỏi: Chư Phật mười phương, các pháp ba đời, đều là tướng vô tướng, cớ sao 

nay nói 32 tướng? một tướng còn không thật, huống gì 32? 

 Đáp: Phật pháp có hai đế: 1. Thế đế. 2. Ðệ nhất nghĩa đế. Vì thế đế nên nói 32 

tướng, vì đệ nhất nghĩa đế nên nói vô tướng. 

Có hai đạo: 1. Khiến chúng sanh tu phước đạo. 2. Tuệ đạo. Vì phước đạo nên 

nói  32  tướng,  vì  tuệ  đạo  nên  nói  vô  tướng,  vì  sanh  thân  nên  nói  32  tướng,  vì 

pháp thân nên nói vô tướng. Phật thân lấy 32 tướng 80 vẻ đẹp tùy hình để tự 

trang nghiêm. Pháp thân lấy mười lực, bốn vô sở úy, bốn vô ngại trí, mười tám 

pháp không chung, các công đức để trang nghiêm. 

Chúng  sanh  có  hai  nhân  duyên:  1.  Nhân  duyên  phước  đức.  2.  Nhân  duyên  trí 

tuệ. Muốn lấy phước đức nhân duyên dẫn đạo chúng sanh nên dùng 32 tướng, 

muốn lấy trí tuệ nhân duyên dẫn đạo chúng sanh nên dùng pháp thân. 

Có hai loại chúng sanh: 1. Chúng sanh biết các pháp là giả danh. 2. Chúng sanh 

chấp vào danh tự. Vì chúng sanh chấp vào danh tự nên nói vô tướng, vì chúng 

sanh biết các pháp là giả sanh nên nói 32 tướng. 

 Hỏi:  Công  đức  mười  lực,  bốn  vô  sở  úy  cũng  đều  có  tướng  riêng,  cớ  sao  nói 

pháp thân vô tướng? 

 Đáp: Hết thảy pháp vô lậu tương ứng với 16 hành ( quán 16 hành tướng của bốn 

 đế - ND), ba tam-muội ( không vô tướng, vô tác – ND) nên đều gọi là vô tướng. 

Phật muốn cho chúng sanh hiểu nên phân biệt nói các tướng. Nói hết thảy Phật 

pháp, lấy không,  vô  tướng,  vô tác ấn ký, nên đều  vào như,  pháp tánh, thật tế, 

nhưng  vì  hạng  người  nhờ  trông  thấy  sắc  mà  hoan  hỷ  phát  đạo  tâm,  nên  hiện 

thân 32 tướng trang nghiêm. 

Lại nữa, vì hiển bày sự tối thắng đối với chúng sanh nên hiện ra 32 tướng mà 

không phá pháp vô tướng, như Bồ-tát mới sanh trong bảy ngày đầu, quấn bằng 

lụa trắng, đưa chỉ các thầy tướng, các thầy tướng lấy sách tướng xưa ra đoán và 

trả lời vua rằng: theo pháp sấm ký của chúng tôi, thì người có 32 tướng, nếu ở 

nhà  thường  làm  Chuyển  luân  thánh  vương,  nếu  xuất  gia  sẽ  được  thành  Phật. 

Chỉ có hai lẽ đó, không có lẽ thứ ba. Các thầy tướng lui ra rồi, Bồ-tát ngủ nghỉ. 

Lại có tiên nhân tên A-tư-đà thưa vua Tịnh-phạn rằng: Tôi dùng Thiên nhĩ nghe 

chư thiên quỷ thần nói, Tịnh-phạn vương sanh con có tướng Phật thân cho nên 

đến xin xem. Vua rất hoan hỷ, người này là tiên thánh mới từ xa đến muốn xem 

con ta, liền sắc các người hầu, đưa thái tử đến. Người hầu trả lời vua: thái tử 

vừa ngủ. A-tư-đà nói: Thánh vương xin thường thí cam lồ cho tất cả, không nên 

ngủ. Liền đứng dậy đi đến chỗ thái tử, bồng lên trên tay, xem tướng trên dưới 

xong òa khóc, không tự cầm nỗi, vua rất không vui, hỏi A-tư-đà có gì không lành 

mà khóc lóc như vậy? A-tư-đà đáp: Giả sử trời mưa núi Kim cang lớn, không thể 

làm lay động một sợi lông của vị này, đâu có gì không tốt. Thái tử chắc sẽ làm 

Phật, tôi nay tuổi đã xế chiều, sẽ sanh lên cõi trời Vô sắc, không được thấy Phật, 

không nghe được giáo pháp của Ngài, tự thương cho mình quá! 

Vua  nói:  Các  thầy  tướng  nói  không  nhất  định  một  việc,  nếu  ở  nhà  thì  sẽ  làm 

Chuyển luân thánh vương, nếu xuất gia thì sẽ được làm Phật. 

A-tư-đà nói: Các thầy tướng nói chỉ lấy việc đời so sánh mà biết, chẳng phải do 

Thiên  nhãn  biết.  Sách  tướng  của  chư  thánh  lại  không  đầy  đủ  biết  khắp  các 

tướng,  chỉ  xem  tổng  quát,  không  thể  rõ  ràng  cho  nên  hoặc  nói  ở  nhà  sẽ  làm 

Chuyển luân thánh vương, xuất gia sẽ làm Phật. Nay 32 tướng của thái tử, ngay 

thẳng rõ ràng, sâu  xa trong sạch, chắc  chắn sẽ làm Phật, chứ không phải làm 

Chuyển luân thánh vương. 

Vì vậy nên biết 32 tướng là rất thù thắng đối với hết thảy chúng sanh. 

Nói pháp vô tướng là để phá chấp tướng thường, tịnh, lạc, ngã, nam, nữ, sanh, 

tử... vì vậy nên Phật pháp tuy là tướng vô tướng, mà hiện ra 32 tướng để dẫn 

đạo chúng sanh, khiến họ biết Phật là đệ nhất mà sanh lòng tin thanh tịnh, nên 

nói 32 tướng mà không bị lỗi. 

 Hỏi: Vì cớ sao nói 32 tướng chứ không nhiều không ít? 

 Đáp: Hoặc nói nhiều, hoặc nói ít, đều sẽ có vấn nạn. 

Lại nữa thân Phật cao 1 trượng 6, nếu nói ít tướng thời không khắp, không đủ 

trang nghiêm. Nếu quá 32 tướng thời bị tạp loạn, ví như đồ vật trang sức thân, 

tuy  giàu  có  châu  ngọc,  không  thể  mang  nặng  anh  lạc  vào  mình,  thế  nên  32 

tướng không nhiều không ít, vừa được trung bình. 

Lại nữa, nếu ít không đoan nghiêm, thì để lại chỗ cho 80 vẻ đẹp tùy hình, còn 

quá 32 tướng thì tạp loạn. 

 Hỏi: Nếu cần có 80 vẻ đẹp tùy hình, thì sao không gọi cả là tướng mà gọi riêng 

là vẻ đẹp? 

 Ðáp: Tướng lớn nghiêm thân, nếu nói lớn là bao gồm nhỏ. 

Lại nữa, tướng thì thô mà vẻ đẹp thì tế. Chúng sanh thấy Phật thời thấy tướng, 

còn vẻ đẹp khó thấy. Lại tướng thì các người khác cũng có, còn vẻ đẹp thì hoặc 

có hoặc không, vì vậy nên nói riêng tướng và vẻ đẹp. 

 Hỏi: Phật rốt ráo dứt hết tướng chúng sanh, tướng tôi ta, đầy đủ tướng không 

pháp, cớ sao lại lấy tướng trang nghiêm, như cách của người chấp thủ tướng? 

 Đáp:  Nếu  Phật  chỉ  lấy  diệu  pháp  trang  nghiêm  tâm,  còn  thân  không  có  tướng 

hảo, thì hoặc có chúng sanh khả độ, họ sanh tâm khinh mạn cho Phật không đủ 

thân tướng, nên không thể nhất tâm  vui  thọ pháp Phật. Ví như lấy đồ nhơ mà 

đựng thức ăn ngon, người  ta không mừng. Như lấy đãy da  thúi đựng vật báu, 

người cầm lấy không vui. Vì vậy nên Phật lấy 32 tướng trang nghiêm thân mình. 

Lại nữa, Phật thường ở giữa đại chúng, cất tiếng rống sư tử rằng: Ta có hết thảy 

công đức rất là đệ nhất giữa chúng sanh, nếu Phật sanh thân không lấy tướng 

hảo trang nghiêm, thì hoặc có người nói: Thân hình xấu xí, có thể biết được gì! 

Phật dùng 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình trang nghiêm thân mà chúng sanh còn 

có kẻ không tin, huống là không dùng tướng hảo trang nghiêm! 

Lại nữa, Phật pháp xâu xa, tướng thường vắng lặng, nên chúng sanh cuồng ngu 

không tin không thọ, cho rằng thân diệt tận rồi không còn có thứ gì nữa. Vì vậy 

nên  Phật  đưa  tướng  lưỡi  rộng  dài,  phát  ra  tiếng  Phạm  âm,  thân  phóng  hào 

quang lớn, dùng các nhân duyên thí dụ, nói pháp thượng diệu, chúng sanh được 

thấy thân tướng của Phật oai đức, lại nghe âm thanh, đều hoan hỷ tin vui. 

Lại  nữa,  vật  trang  nghiêm  có  trong  ngoài.  Thiền  định,  trí  tuệ,  các  công  đức,  là 

trang nghiêm trong, thân tướng oai đức, trì giới đầy đủ, là trang nghiêm ngoài, 

Phật cả trong ngoài đều đầy đủ. 

Lại nữa, Phật thương nghĩ chúng sanh mà xuất hiện ở đời, lấy các công đức trí 

tuệ làm lợi ích cho chúng sanh lợi căn, lấy thân tướng trang nghiêm làm lợi ích 

cho  chúng  sanh  độn  căn.  Tâm  trang  nghiêm  mở  cửa  Niết-bàn,  thân  trang 

nghiêm mở cửa trời người an lạc. Thân trang nghiêm nên đặc chúng sanh vào 

ba chỗ phước, tâm trang nghiêm nên đặc chúng sanh vào ba cửa giải thoát; thân 

trang nghiêm nên nhổ chúng sanh ra khỏi ba đường ác, tâm trang nghiêm nên 

nhổ chúng sanh ra khỏi ngục ba cõi. 

Như vậy có vô lượng nhân duyên lợi ích, nên lấy tướng hảo trang nghiêm sanh 

thân. 

Kinh:  Muốn  sanh  vào  nhà  Bồ-tát,  muốn  được  đất  Cưu-ma-la-già,  muốn  được 

không lìa chư Phật, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Nhà Bồ-tát: Nếu phát tâm đại bi thậm thâm đối với chúng sanh, ấy là sanh 

vào nhà Bồ-tát. Như sanh vào nhà vua, không ai dám khinh, cũng không sợ đói 

khát, lạnh, nóng... người vào đạo Bồ-tát, sanh vào nhà Bồ-tát cũng như vậy. Vì 

là Phật tử nên chư thiên, rồng, quỷ thần, các thánh nhân không ai dám khinh, 

càng thêm cung kính, không sợ ác đạo, chỗ thấp hèn trong cõi trời người, không 

sợ người Thanh văn, Bích-chi Phật, hay ngoại đạo luận sư đến làm trở ngại tâm 

kia. 

Lại nữa, Bồ-tát mới phát tâm, một lòng phát nguyện từ ngày nay không còn theo 

các ác tâm, chỉ muốn độ thoát hết thảy chúng sanh, sẽ được Vô thượng Chánh 

đẳng Chánh giác. 

Lại nữa, Bồ-tát nếu biết được thật tướng các pháp chẳng sanh chẳng diệt, được 

vô sanh pháp nhẫn, từ đó trở đi thường trụ Bồ-tát đạo, như Phật nói trong kinh 

Trì tâm: Từ khi Ta thấy đức Phật Ðỉnh Quang (Nhiên Ðăng) được pháp vô sanh 

nhẫn mới bắt đầu đầy đủ sáu Ba-la-mật, còn từ đó về trước, hoàn toàn không có 

bố thí, trì giới... 

Lại  nữa,  nếu  Bồ-tát  nghỉ  rằng,  lấy  kiếp  số  nhiều  như  cát  sông  Hằng  làm  một 

ngày  một  đêm,  dùng  ngày  đêm  ấy,  30  ngày  làm  một  tháng,  12  tháng  làm  một 

năm, số năm như vậy quá trăm ngàn vạn ức kiếp mới có một đức Phật ra đời. 

Ðối  với  chỗ  đức  Phật  ấy,  cúng  dường,  trì  giới,  chứa  các  công  đức,  ở  nơi  chư 

Phật nhiều như cát sông Hằng như vậy, vậy sau mới được thọ ký làm Phật, mà 

tâm Bồ-tát không giải đãi, không mất không chán, thảy đều vui tu hành. 

Lại nữa, Bồ-tát đối với chúng sanh tà định, ngũ nghịch, và người dứt thiện căn, 

mà sanh tâm từ bi, khiến họ vào chánh đạo, không cầu báo ân. 

Lại nữa, Bồ-tát khi mới phát tâm đến nay, không bị các phiền não che lấp, phá 

hoại. 

Lại nữa, Bồ-tát tuy quán thật tướng các pháp, đối với các quán, tâm cũng không 

chấp trước. 

Lại nữa, Bồ-tát tự nhiên, miệng thường nói thật, cho đến trong mộng cũng không 

nói dối. 

Lại nữa, Bồ-tát thấy sắc đều là sắc Phật, do năng lực của niệm Phật tam-muội, 

không đắm trước nơi sắc. 

Lại nữa, thấy hết thảy chúng sanh bị trôi lăn trong khổ sanh tử, nên đối với hết 

thảy sự vui, tâm cũng không đắm trước, chỉ nguyện rằng: Ta và chúng sanh, lúc 

nào sẽ được độ thoát. 

Lại nữa, Bồ-tát đối với hết thảy trân bảo, tâm không đắm trước, chỉ vui theo Tam 

bảo. 

Lại nữa, Bồ-tát thường dứt năm dục, cho đến không sanh tâm tưởng nhớ, huống 

có thật sự. 

Lại nữa, chúng sanh mắt trông thấy Bồ-tát, liền được từ tam-muội. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  hay  làm  cho  hết  thảy  pháp  đều  là  Phật  pháp,  không  có  pháp 

Thanh văn, Bích-chi Phật và pháp phàm phu sai khác. 

Lại nữa, Bồ-tát phân biệt hết thảy pháp, đối với hết thảy pháp cũng không sanh 

tướng  pháp,  cũng  không  sanh  tướng  phi  pháp.  Có  vô  lượng  nhân  duyên  như 

vậy, ấy gọi là sanh vào nhà Bồ-tát. 

 Hỏi:  Từ khi phát tâm lại đây, đã sanh vào nhà Bồ-tát, sao nay còn nói muốn sanh 

vào nhà Bồ-tát, nên học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Đáp: Có hai thứ nhà Bồ-tát: là có thối chuyển và không có thối chuyển; nhà danh 

tự, nhà thật; nhà tịnh, nhà tạp; nhà có tin kiên cố, nhà không tin kiên cố. Vì muốn 

được  nhà  không  thối  chuyển,  cho  đến  nhà  có  lòng  tin  kiên  cố,  nên  nói:  muốn 

được sanh vào nhà Bồ-tát, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Muốn được đất Cưu-ma-la-già (đồng chơn): Hoặc có Bồ-tát từ khi mới phát tâm 

đã dứt dâm dục, cho đến Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, thường hành Bồ-

tát đạo, ấy gọi là đất Cưu-ma-la-già. 

Lại nữa, hoặc có Bồ-tát phát nguyện rằng: Ðời đời làm đồng nam xuất gia hành 

đạo, không thọ ái dục thế gian, ấy gọi là đất Cưu-ma-la-già. 

Lại  nữa,  như  con  vua  tên  Cưu-ma-la-già,  Phật  là  vua  pháp,  Bồ-tát  từ  khi  vào 

chánh vị của pháp, cho đến chứng mười địa, đều gọi là con vua, đều kham làm 

Phật, như Văn-thù-sư-lợi,  đủ các Phật sự mười lực, bốn vô sở úy... nên ở đất 

Cưu-ma-la-già, rộng độ chúng sanh. 

Lại nữa, như đồng tử quá 4 tuổi trở lên, chưa đủ 20 tuổi gọi là Cưu-ma-la-già. 

Hoặc  có  Bồ-tát  mới  sanh  vào  nhà  Bồ-tát  giống  như  hài  nhi,  khi  được  vô  sanh 

pháp nhẫn cho đến mười trụ địa, dứt các việc ác, gọi là đất Cưu-ma-la-già. Muốn 

được địa vị như vậy, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Thường muốn không lìa chư Phật: Bồ-tát đời đời sanh ra thường gặp chư Phật. 

 Hỏi: Bồ-tát thường giáo hóa chúng sanh, cớ sao thường muốn gặp Phật? 

 Ðáp: Có Bồ-tát  chưa  vào địa  vị Bồ-tát,  chưa được bất thối  chuyển, chưa  được 

thọ ký biệt, nên nếu lìa chư Phật, liền hoại các thiện căn, chìm trong phiền não, 

tự không độ được, đâu độ được người, như người cỡi thuyền giữa dòng bị hư 

hỏng, muồn vớt người khác, trở lại bị chìm luôn. 

Lại như một ít nước sôi đổ vào ao băng lớn, tuy tan băng một chỗ nhỏ, vẫn trở 

lại  thành  băng.  Bồ-tát  chưa  vào  pháp  vị,  nếu  xa  lìa  chư  Phật,  vì  ít  công  đức, 

không sức phương tiện mà muốn giáo hóa chúng sanh, tuy được ít lợi ích vẫn 

trở lại đọa lạc! Vì vậy nên hàng tân học Bồ-tát không nên xa lìa chư Phật. 

 Hỏi:  Nếu  như  vậy,  sao  không  nói  không  xa  lìa  Thanh  văn,  Bích-chi  Phật,  vì 

Thanh văn, Bích-chi Phật cũng có thể làm lợi ích cho Bồ-tát? 

 Ðáp: Bồ-tát có tâm lớn, Thanh văn, Bích-chi Phật tuy có lợi ích Niết-bàn, mà vì 

không có nhất thiết trí nên không thể giáo hóa, dẫn đạo Bồ-tát. Chư Phật có nhất 

thiết chủng trí nên có thể giáo hóa dẫn đạo Bồ-tát, như voi lún dưới bùn, phi sức 

voi không kéo ra được. Bồ-tát cũng như vậy, nếu vào trong phi đạo, chỉ có Phật 

cứu được, vì đồng đạo lớn. Vì vậy, nên nói Bồ-tát thường muốn không lìa chư 

Phật. 

Lại nữa, Bồ-tát suy nghĩ rằng ta chưa được Phật nhãn, không khác người mù, 

nếu không được Phật dẫn đạo, thời không đến được, lầm đi vào  đường khác, 

dầu nghe nói Phật pháp ở chỗ khác lưu hành, mà chưa biết thời tiết giáo hóa, 

hành pháp nhiều hay ít. 

Lại nữa, Bồ-tát thấy Phật thời được các thứ lợi ích, hoặc mắt thấy mà tâm được 

thanh tịnh, hoặc nghe nói mà tâm vui pháp, được đại trí tuệ, theo pháp tu hành 

được  giải  thoát.  Như  vậy,  gặp  Phật  được  vô  lượng  lợi  ích,  đâu  lại  không  một 

lòng cầu muốn thấy Phật, ví như hài nhi, không nên lìa mẹ. Lại như đi đường, 

không lìa lương thực, như lúc nóng bức không lìa gió mát nước lạnh, như lúc đại 

hàn không muốn  xa lửa, như qua nước sâu, không nên lìa  thuyền,  như  người 

bệnh không lìa lương y. Bồ-tát không lìa chư Phật, quá hơn các việc trên ấy, vì 

cớ sao? Vì cha mẹ, thân thuộc, tri thức người, trời, vua... đều không lợi ích bằng 

Phật. Phật lợi ích các Bồ-tát, lìa các chỗ khổ, ở đất của Thế Tôn. Do nhân duyên 

ấy, Bồ-tát thường không lìa Phật. 

 Hỏi:  Pháp  hữu  vi  giả  dối  không  thật,  đều  không  thể  tin,  làm  sao  được  như 

nguyện “không lìa chư Phật”? 

 Đáp: Ðầy đủ phước đức, trí tuệ còn có thể làm Phật, huống chi là không lìa chư 

Phật. Vì chúng sanh có tội nghiệp nhân duyên từ vô lượng kiếp nên không được 

như nguyện. Tuy hành phước đức mà trí tuệ mỏng ít, tuy hành trí tuệ mà phước 

đức  mỏng ít, nên sở nguyện  không thành. Bồ-tát cầu Phật  đạo nên  cần  tu  hai 

nhẫn  là  sanh  nhẫn  và  pháp  nhẫn.  Hành  sanh  nhẫn  nên  phát  tâm  từ  bi  đối  với 

chúng sanh, diệt tội vô lượng kiếp, được vô lượng phước đức. Hành pháp nhẫn 

nên phá vô minh đối với các pháp, được vô lượng trí tuệ. Hai hành hòa hợp nên 

nguyện gì cũng được thành. Vì vậy nên Bồ-tát đời đời thường không lìa Phật. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  thường  ưa  vui  niệm  Phật,  nên  bỏ  thân  thọ  thân,  thường  được 

gặp Phật, ví như chúng sanh tâm tập dục nặng, nên sanh làm thân loài chim đa 

dâm như khổng tước, uyên ương... ; tập sân hận nhiều nên sanh loài trùng độc, 

là ác long, la-sát, rết, rắn độc... tâm Bồ-tát không quí phước vui của Chuyển luân 

thánh vương, người, trời, mà chỉ niệm Phật, nên theo chỗ tâm thiên nặng mà thọ 

thân hình. 

Lại nữa, Bồ-tát thường khéo tu niệm Phật tam-muội, nên sanh ra thường được 

gặp Phật, như nói ở trong Ban châu tam-muội; Bồ-tát vào tam-muội này liền thấy 

Phật  A-di-đà,  bèn  hỏi  Phật  kia  do  nghiệp  gì  nên  được  sanh  nước  Cực-lạc  ấy. 

Phật liền trả lời: Này thiện nam tử, do thường tu niệm Phật tam-muội, ghi nhớ 

không bỏ, nên được sanh nước ta. 

 Hỏi: Thế nào là niệm Phật tam-muội được sanh nước kia? 

 Đáp:  Niệm  Phật  là  niệm  32  tướng,  80  vẻ  đẹp  tùy  hình,  thân  sắc  vàng,  thân 

phóng hào quang chiếu khắp mười phương, như vàng Diêm-phù-đàn nấu chảy, 

sắc nó sáng trong. Lại như núi chúa Tu di ở giữa biển lớn, khi mặt trời chiếu vào 

sắc nó phát sáng, hành giả lúc ấy không còn tưởng các sắc khác, như sắc núi 

đất  cây  cỏ...  chỉ  thấy  thân  tướng  chư  Phật  giữa  hư  không,  như  vàng  đỏ  trong 

bình lưu ly thật hiện ra ngoài, cũng như Tỳ-kheo khi vào bất tịnh quán, chỉ thấy 

thân  thể  phình  trướng,  tan  hoại,  cho  đến  chỉ  thấy  bộ  xương  người,  bộ  xương 

người ấy không có động tạo tác, cũng không đến đi, chỉ do ức tưởng nên thấy. 

Bồ-tát ma-ha-tát khi vào niệm Phật tam-muội, thấy chư Phật cũng lại như vậy. Vì 

nhiếp tâm vì tâm thanh tịnh, ví như người trang nghiêm thân mình, soi kính thủy 

sạch, thấy hết tất cả. Trong kính thủy ấy cũng không có hình tướng, chỉ vì sáng 

sạch nên trông thấy thân tướng mình. 

Các pháp từ xưa đến nay thường tự thanh tịnh, Bồ-tát đem tâm thanh tịnh, tùy ý 

thấy hết thảy chư Phật, hỏi chỗ nghi ngờ, Phật đáp câu hỏi; nghe điều Phật dạy, 

tâm  rất  hoan  hỷ;  từ  tam-muội  khởi  dậy  suy  nghĩ  rằng:  Phật  từ  đâu  lại,  thân  ta 

cũng không đi, liền biết chư Phật không từ đâu đến, ta cũng không đi đâu. 

Lại suy nghĩ rằng: Các vật hiện hữu trong ba cõi, đều do tâm làm, vì cớ sao? Vì 

tùy tâm nghĩ đến thảy đều được thấy. Lấy tâm thấy Phật, lấy tâm làm Phật, tâm 

tức là Phật, tâm tức thân ta, tâm không tự biết, cũng không tự thấy. Nếu chấp 

thủ tâm tướng, thảy đều vô trí, tâm cũng hư dối, đều từ vô minh xuất sanh. Nhân 

tâm tướng ấy, liền vào thật tướng các pháp, là “thường không”. 

Ðược tam-muội và trí tuệ như vậy rồi, do năng lực của hai hành ấy, nên tùy ý sở 

nguyện không xa lìa chư Phật, như chim Kim sí, nhờ đủ hai cánh nên tự tại bay 

liệng giữa hư không. Bồ-tát được năng lực tam-muội và trí tuệ nên thân hiện tại 

tùy ý cúng đường chư Phật, sau khi mạng chung cũng lại gặp được chư Phật. 

Vì vậy nên nói: Bồ-tát muốn thường không lìa chư Phật, nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

 (Hết cuốn 29 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 30 

Chương 42 

Giải Thích: Thiện Căn Cúng Dường 

Kinh.  Muốn đem các thiện căn cúng dường, cung kính, tôn trọng, tán thán chư 

Phật, được như ý thành tựu, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Bồ-tát đã được không lìa chư Phật, hãy nên cúng dường. Nếu được gặp 

Phật  mà  không  cúng  dường,  thật  là  chẳng  vui!  Như  Bồ-tát  Tu-ma-đề  (Diệu  Ý) 

gặp Phật Nhiên Ðăng mà không có chi cúng dường, tìm kiếm chung quanh, thấy 

người con gái bán hoa, lấy năm trăm tiền vàng, mua được năm hoa sen xanh để 

cúng  dường  Phật.  Lại  Bồ-tát  Tát-đà-ba-luân,  vì  cúng  dường  Thầy,  mà  bán  thịt 

máu thân mình. Các Bồ-tát như vậy, đã được thấy Phật, tâm muốn cúng dường. 

Nếu không có gì cúng dường, thì tâm có trở ngại, ví như người dân thường gặp 

quân trưởng mà không đem lễ tặng, thời là bất kính. Thế nên các Bồ-tát tìm vật 

cúng dường để cúng dường chư Phật. Phật tuy không cần mà tâm Bồ-tát được 

đầy đủ, ví như nông phu gặp ruộng tốt mà không hạt giống, tuy muốn gia công, 

mà  không  lấy  gì  để  tung  sức,  tâm  rất  ưu  sầu!  Bồ-tát  cũng  như  vậy,  được  gặp 

chư Phật, mà không có vật cúng dường, dầu có vật khác, không xứng ý mình; 

tâm bèn e ngại. 

 Các  thiện  căn:  Quả  báo  của  thiện  căn  như  hoa  hương,  anh  lạc,  y  phục,  tràng 

phan, bảo cái, các thứ trân  bảo...  vì  cớ  sao?  Vì hoặc  có khi lấy  nhân nói quả, 

như nói ngày ăn ngàn lượng vàng, vàng không thể ăn, nhân vàng được ăn, nên 

nói ăn vàng. Hoặc có khi nói lấy quả nói nhân, như thấy bức vẽ đẹp nói là khéo 

tay. Thiện căn quả báo cũng như vậy. Do nhân duyên nghiệp thiện căn mà được 

đồ cúng dường, gọi là thiện căn. 

 Hỏi: Nếu như vậy, sao không nói ngay hoa hương mà nói nhân của nó? 

 Ðáp: Ðồ cúng dường có hai thứ: 1. Tài cúng dường. 2. Pháp cúng dường. Nếu 

chỉ  nói  cúng  dường  hoa  hương  thời  không  bao  gồm  được  pháp  cúng  dường. 

Nay nói thiện căn cúng dường, nên biết đã gồm cả tài và pháp. 

 Cúng dường: Hoặc thấy hoặc nghe công đức chư Phật, sanh tâm cung kính tôn 

trọng, đưa đón hầu hạ, nhiễu quanh, lễ bái, đứng cúi mình chấp tay, tránh ngồi, 

yên chỗ, khuyên mời ăn uống, hương hoa, trân bảo... xưng tán các công đức trì 

giới, thiền định, trí tuệ, Phật có thuyết pháp thì tín thọ lời dạy bảo; thân. ngữ, ý 

nghiệp lành như vậy, ấy là cúng dường. 

 Tôn  trọng:  Biết  hết  thảy  chúng  sanh  không  ai  có  đức  quá  hơn,  nên  nói  là  tôn; 

tâm kính sợ hơn kính sợ cha mẹ, sư trưởng, quân vương, vì sự lợi ích trọng đại, 

nên nói là trọng. 

 Cung kính: Khiêm tốn, sợ sệt nên nói là cung, suy tôn trí đức của Phật nên nói là 

kính. 

 Tán  thán:  Khen  ngợi  công  đức  là  tán,  tán  chưa  đủ,  còn  xướng  lên  nữa  gọi  là 

thán. 

 Tùy ý thành tựu: Nếu có hoa để cúng dường, hoa liền theo ý, hoặc cầu được, 

hoặc không cầu mà được. Có thứ tự nhiên hiện ra, hoặc biến hóa sanh, cho đến 

các thứ kỷ nhạc cúng dường, đều được như vậy. 

 Hỏi: Bồ-tát gặp được thứ gì thì cúng dường, cớ sao lại tìm cầu theo ý? 

 Ðáp: Phước đức theo tâm, dùng vật ái trọng đem cúng dường thì được phước 

thêm nhiều. Như vua A-dục lúc trẻ nhỏ dùng đất mà mình quý trọng đem dâng 

Phật.  Quả  báo  được  làm  vua  cõi  Diêm-phù-đề,  trong  một  ngày  dựng  tám  vạn 

tháp, nếu người lớn tuy lấy nhiều đất bỏ vào bát cúng dường mà không được gì, 

vì không phải là đất được quí trọng. Có người quý trọng riêng thứ hoa, đem hoa 

ấy cúng dường Phật, được phước thêm nhiều, cho đến bảo vật cũng như vậy. 

Lại nữa, thích nghi theo thời, nếu lúc lạnh thì nên đem cho cửi lửa, áo, giày, nhà 

ấm, mền nệm, và thức ăn uống; lúc nóng thì nên đem cho nước đá, quạt, lọng, 

nhà mát, áo mỏng, đồ ăn ngon, tùy lúc gió mưa đưa đồ cúng dường. Như vậy 

tùy thời mà cúng dường. 

Lại thích nghi theo địa phương, tùy theo người lãnh thọ cần dùng đều đem cúng 

dường. 

Lại nữa, tùy ý cúng dường là có vị Bồ-tát biết Phật không cần gì, lại biết các vật 

hư dối như huyễn, chỉ là nhất tướng tức là vô tướng, vì giáo hóa chúng sanh nên 

tùy tài vật mà chúng sanh và quốc độ quí trọng, dẫn dắt họ cúng dường. 

Lại  có  Bồ-tát  được  thiền  định  thâm  sâu,  phát  sanh  Bồ-tát  thần  thông,  do  sức 

thần thông nên bay đến trước mười phương Phật, hoặc nơi nước Phật, nếu cần 

hoa  trời  mưa  khắp,  hoa  liền  khắp  đầy  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  đem  cúng 

dường Phật; hoặc mưa hương Chiên-đàn trời, hoặc mưa châu ngọc tươi sáng; 

hoặc mưa bảy báu; hoặc mưa ngọc Như-ý lớn như núi Tu-di; hoặc mưa kỷ nhạc, 

âm thanh thanh thoát; hoặc lấy thân lớn như núi Tu-di làm tim đèn, cúng dường 

chư Phật. Như vậy... gọi là tài cúng dường. 

Lại Bồ-tát hành sáu Ba-la-mật, lấy pháp cúng dường chư Phật. Hoặc có Bồ-tát 

thực  hành  một  địa  pháp  cúng  dường  chư  Phật,  cho  đến  hành  mười  địa  pháp 

cúng  dường.  Hoặc  có  khi  Bồ-tát  được  vô  sanh  pháp  nhẫn,  trừ  phiền  não  cho 

mình và cho chúng sanh, ấy là pháp cúng dường. Hoặc có khi Bồ-tát trú ở mười 

địa dùng thần lực làm dứt lửa địa ngục, khiến cho ngả quỷ đạo được no đủ, súc 

sanh được lìa sợ hãi, khiến được sanh lên cõi trời cõi người, ở địa vị bất thối, 

sức đại công đức như vậy, gọi là pháp cúng dường. 

Vì vậy nên nói muốn được thiện căn thành tựu, hãy học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh:  Muốn  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh  mãn  nguyện  về  y  phục,  ăn  uống,  đồ 

nằm,  hương  xoa,  xe  ngựa,  phòng  xá,  giường  chõng,  đèn  đuốc...  hãy  học  Bát-

nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Có thứ lớp gì, khi muốn làm mãn nguyện cho hết thảy chúng sanh? 

 Đáp: Hành nghiệp của Bồ-tát có hai: 1. Cúng dường chư Phật. 2. Ðộ thoát chúng 

sanh. Do cúng dường chư Phật nên được vô lượng phước đức, đem phước đức 

ấy làm lợi ích chúng sanh, đó là làm mãn nguyện chúng sanh. Như người chủ 

buôn vào biển cả tìm châu báu, được an ổn trở về, làm lợi ích cho người thân 

thích và quen biết. Như vậy, Bồ-tát vào trong biển pháp của chư Phật, được vô 

lượng  báu  công  đức,  làm  lợi  ích  cho  chúng  sanh.  Cũng  như  tiểu  vương  cúng 

dường đại vương, làm cho hoan hỷ, đưọc ban cho đều sở nguyện, chức vị, tài 

của, đem  về nước cũ,  làm lợi  ích cho mọi người, trừ khổ  oán tặc. Bồ-tát cúng 

dường chư Phật pháp vương, nên được thọ ký biệt, lấy vô lượng trân bảo thiện 

căn, được vô tận trí lực, trở lại trong chúng sanh, cúng dường người lành, cung 

cấp vật cần dùng cho người nghèo, bọn ma dân, tà kiến ngoại đạo thảy đều tan 

rã, ấy là cúng dường chư Phật, tiếp đến làm cho chúng sanh mãn nguyện. 

 Hỏi:  Bồ-tát  thật  có  thể  làm  mãn  nguyện  hết  thảy  chúng  sanh  chăng?  Nếu  làm 

mãn nguyện khắp hết chúng sanh, vậy chư Phật và Bồ-tát khác còn lợi ích gì? 

Nếu  không  làm  mãn  nguyện  tất  cả,  thì  trong  đây  cớ  sao  nói  muốn  làm  mãn 

nguyện hết thảy chúng sanh, hãy học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Ðáp: Có hai thứ nguyện: 1. Nguyện thành được. 2. Nguyện không thành được. 

Nguyện không thành được là có người muốn cân lượng hư không cùng tận biên 

tế,  và  muốn  tìm  biên  tế  của  thời  gian,  phương  hướng,  thì  chỉ  như  trẻ  con  tìm 

trăng đáy nước, tượng trong gương. Những nguyện như vậy thì không thể thành 

được. Nguyện thành được là như cưa cây tìm lửa, đào đất tìm nước, tu phước 

được  sanh  cõi  người  cõi  trời  và  thành  A-la-hán,  Bích-chi  Phật  quả,  cho  đến 

được chư Phật pháp vương. Những nguyện như vậy gọi là nguyện thành được. 

Nguyện  thành  được  có  hai  thứ:  1.  Thế  gian.  2.  Xuất  thế  gian.  Trong  đây  vì 

nguyện thế gian nên làm mãn nguyện chúng sanh, tại sao biết? Là vì lấy đồ ăn 

uống, giường nằm, cho đến đèn đuốc cần dùng đều cung cấp cho. 

 Hỏi: Cớ sao Bồ-tát làm cho chúng sanh mãn nguyện những điều dễ được, mà 

không cho những điều khó được? 

 Ðáp: Nguyện có hạ, trung, thượng. Hạ nguyện là làm nhân duyên cho được cái 

vui đời nay. Trung nguyện là làm nhân duyên cho được cái vui đời sau. Thượng 

nguyện  là  làm  nhân  duyên  cho  được  cái  vui  Niết-bàn.  Thế  nên,  trước  cho  hạ 

nguyện, thứ đến trung nguyện, vậy sau thượng nguyện. 

Lại nữa chúng sanh phần nhiều đắm cái vui đời nay, ít cầu cái vui đời sau, cái 

vui Niết-bàn càng ít cầu hơn nữa. Nếu nói nhiều là đã gồm có ít trong ấy. 

Lại nữa, kinh này trước sau phần nhiều nói đến cái vui Niết-bàn đời sau, ít nói 

đến cái lợi đời nay. 

Pháp của Bồ-tát là cho hết thảy chúng sanh đủ thứ lợi ích, không nên bỏ một ai, 

vì sao? Vì tâm  ban  đầu chỉ muốn  dạy chúng  sanh tu  Ðại thừa pháp, nhưng  vì 

chúng sanh không kham thọ hóa, nên tiếp đó dạy cho pháp Thanh văn, Bích-chi 

Phật.  Nếu  cũng  không  kham  nữa,  thì  sẽ  dạy  cho  mười  điều  thiện,  bốn  phạm 

hạnh, khiến tu phước đức. Nếu chúng sanh vẫn không ưa, cũng không nên bỏ 

rơi chúng sanh ấy, mà nên cho họ sự lợi ích đời này là ăn uống... 

Lại nữa, người phàm phu tuy có thể cho người khác ăn uống..., làm mãn nguyện 

người kia, đều có nhân duyên, hoặc việc đời này, hoặc việc đời sau. Thanh văn, 

Bích-chi Phật, không có nhân duyên làm mãn nguyện chúng sanh, nên sự lợi ích 

rất ích, còn đại Bồ-tát do nhân duyên thực hành Bố thí ba-la-mật nên được làm 

quốc vương, đại trưởng giả, giàu có vô lượng, chúng sanh bốn phương, nều đến 

cầu xin đều được đầy đủ. Như cư sĩ Tân-đầu, làm vị đại đàn-việt, ngồi giường 

lớn  bảy  báu,  kim  cương  làm  chân,  trải  nệm  trời,  màn  giăng  xích  chân  châu; 

người hầu hạ hai bên, mỗi bên có 84.000, toàn trang sức kỳ diệu, mở bốn cửa 

lớn, tự do cho người đến xin. Ngày đêm sáu thời đánh trống, lại phóng ánh sáng. 

Mười phương vô lượng chúng sanh nghe tiếng trống, ánh sáng chạm thân, thảy 

đều đi đến, muốn được các thứ ăn uống. Trưởng giả thấy các người ấy nhóm 

lại, liền im lặng chiêm ngưỡng hư không, khi ấy trong hư không mưa xuống thức 

trăm vị, đều được theo ý. Nếu chúng sanh không tự lấy được, thì người hai bên 

lấy chia  cấp cho, đầy  đủ mới  thôi. Ai cần ăn uống,  y  phục,  ngọa cụ, bảo  vật... 

đều cũng như thế. Cho chúng sanh tự do theo ý muốn xong, vậy sau nói pháp, 

khiến xa lìa bốn cách ăn ( đoàn thực, xúc thực, tư thực, thức thục – N.D) đều an 

trú trong địa vị bất thối chuyển. Như vậy Bồ-tát do lực thần thông nên hay làm 

cho chúng sanh mãn nguyện. 

 Hỏi:  Lúc  Phật  ở  đời  chúng  sanh  còn  có  đói  khát,  trời  không  mưa,  chúng  sanh 

khốn tệ mà Phật còn không thể cho hết thảy chúng sanh mãn nguyện, huống Bồ-

tát làm sao cho chúng sanh mãn nguyện? 

 Ðáp:  Bồ-tát  trú  ở  thập  địa;  vào  Thủ-lăng-nghiêm  Tam-muội,  ở  tại  ba  ngàn  đại 

thiên  thế  giới,  hoặc  có  khi  hiện  làm  người  mới  phát  tâm  hành  sáu  Ba-la-mật, 

hoặc hiện làm người ở địa vị bất thối chuyển, hoặc hiện làm vị nhất sanh bổ xứ, 

ở cõi trời  Ðâu-xuất,  thuyết pháp cho chư thiên. Hoặc từ trời  Ðâu-xuất hạ sanh 

vào cung vua Tịnh-phạn. Hoặc hiện xuất gia thành Phật. Hoặc hiện Chuyển pháp 

luân ở giữa đại chúng, độ vô lượng chúng sanh. Hoặc hiện vào Niết-bàn, dựng 

tháp bảy báu, ở khắp các quốc độ, để chúng sanh cúng dường Xá-lợi, khi Phật 

pháp diệt hết. Khi đang làm Bồ-tát mà lợi ích như vậy, huống chi khi thành Phật. 

Phật  thân  có  hai  thứ:  1.  Chơn  thân.  2.  Hóa  thân.  Chúng  sanh  thấy  được  Phật 

chân thân, không nguyện gì không thỏa mãn. 

Phật  chân  thân  đầy  khắp  hư  không,  ánh  sáng  chiếu  khắp  mười  phương,  âm 

thanh thuyết pháp cũng khắp mười phương, đại chúng đầy trong vô lượng hằng 

hà  sa  thế  giới,  thảy  đều  nghe  pháp,  thuyết  pháp  không  dứt,  trong  một  khoảng 

thời  gian,  mỗi  mỗi  tùy  chỗ  nghe  mà  đặng  giải  ngộ.  Như  kiếp  tận  rồi,  do  hành 

nghiệp của chúng sanh nên có mưa lớn đổ xuống, liên tục không dứt, ba đại kia 

không thể ngăn được, chỉ có gió của kiếp tận mười phương nổi lên, xúc đối nhau 

mà duy trì nước mưa ấy. 

Như vậy, pháp tánh thân Phật thuyết pháp, trừ hàng thập trụ Bồ-tát, hàng tam 

thừa không thể duy  trì được; chỉ có hàng thập trụ Bồ-tát  với năng lực phương 

tiện trí không thể nghĩ bàn là nghe lãnh  thọ được. Chúng sanh nào thấy được 

pháp thân Phật thời không có ba độc, và các phiền não, các khổ rét, nóng cùng 

lúc  diệt  hết,  không  nguyện  gì  không  thỏa  mãn.  Như  ngọc  như  ý  còn  luôn  cho 

chúng  sanh  được  tùy  nguyện,  huống  gì  ngọc  Phật,  cho  hết  thảy  được  mãn 

nguyện  thế  gian,  mãn  nguyện  xuất  thế  gian.  Nếu  nói  Phật  không  thể  làm  cho 

chúng sanh mãn nguyện, lời ấy không đúng. 

Lại nữa, đức Phật Thích-ca Mâu-ni, thọ thân ở cung vua, hiện chịu theo phép tắc 

con người, có lạnh, nóng, đói, khát, ngủ nghỉ, chịu lời phỉ báng, già, bệnh, chết... 

mà  nội  tâm  trí  tuệ  thần  đức  không  khác  với  chân  Phật  chánh  giác,  muốn  làm 

thỏa mãn sở nguyện của chúng sanh, đều thỏa mãn được, mà không mãn là vì 

từ vô số kiếp lại thường làm cho chúng sanh mãn nguyện về ăn mặc mà không 

khỏi hết khổ, cho nên nay chỉ lấy Niết-bàn vô vi thường lạc làm lợi ích nó, như 

thương người thân không cho đồ ăn ngon, có lẫn độc. Như vậy nguyện về thế 

gian chỉ làm sanh các kiết sử, lại khi xa lìa các kiết sử thì tâm sanh đại khổ, cho 

nên không lấy đó để hứa hẹn. 

Lại  nữa,  có  người  nói  đức  Phật  Thích-ca  Mâu-ni  đã  làm  cho  chúng  sanh  mãn 

nguyện  mà  chúng  sanh  tự  không  nhận  được,  như  trong  kinh  Tỳ-ma-la-cật  nói: 

Phật lấy ngón chân ấn xuống đất, tức thời quốc độ được trang nghiêm bảy báu, 

Phật quốc độ của Ta cũng như vậy, con người nhiều oán hại thì hiện thấy Phật 

quốc khác hơn. 

Lại như vua rồng, tâm bình đẳng mưa xuống, mà ở người  thì là nước mà trên 

thân ngạ quỷ thì là lửa than. 

 Hỏi: Nếu có thể làm cho hết thảy chúng sanh mãn nguyện, thời chúng sanh hữu 

biên, không còn ai chịu khổ đói rét nữa, vì cớ sao? Vì hết thảy chúng sanh đều 

đã mãn nguyện lìa khổ được vui? 

 Đáp:  Mãn  nguyện  hết  thảy,  là  danh  tự  hết  thảy,  chứ  không  phải  thật  hết  thảy, 

như kệ Pháp cú nói: 

 “Hết thảy đều sợ chết,  

 Hết thảy sợ gậy đánh,  

 Suy bụng ta ra người,  

 Chớ giết chớ đánh gậy”.  

Tuy nói hết thảy sợ gậy đánh đau, nhưng như chúng sanh ở cõi Vô sắc, không 

thân,  thời  không  có  gậy  đánh  đau.  Chúng  sanh  ở  cõi  Sắc,  tuy  có  thể  có  thân 

cũng  không  có  gậy  đánh  đau.  Chúng  sanh  ở  cõi  Dục  cũng  có  người  không  bị 

gậy đánh đau, nhưng nói “hết thảy” là chỉ những người đáng bị gậy đánh mà nói, 

chẳng  phải  thật  hết  thảy.  Vì  vậy  nên  Bồ-tát  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh  mãn 

nguyện.  Nhưng  tâm  Bồ-tát  không  có  giới  hạn,  quả  báo  phước  đức  cũng  vô 

lượng,  chỉ  vì  chúng  sanh  bị  tội  chướng  sâu  dày  từ  vô  lượng  vô  số  kiếp,  nên 

không thể được, như đệ tử của Xá-lợi-phất là Tỳ-kheo La-tần-châu (Lasoka) đi 

khất thực sáu ngày liền mà không được  chi, cho đến ngày thứ bảy, mạng sắp 

muốn dứt, có người đồng đạo khất thực đem cho, liền bị chim dựt lấy tha đi. Bấy 

giờ Xá-lợi-phất nói với  Mục-kiền-kiên: Thầy có thần lực lớn, giữ hộ thức ăn ấy 

đưa cho La-tần-châu được ăn. Mục-kiền-liên liền đem thức ăn đến cho, thức ăn 

sắp đưa đến miệng, liền biến thành bùn. Lần sau Xá-lợi-phất khất thực đem cho, 

thì miệng tự ngậm lại. Cuối cùng Phật đi đến đưa thức ăn cho, nhờ phước đức 

vô lượng của Phật nên làm cho La-tần-châu ăn được. Tỳ-kheo ấy ăn xong, tâm 

sanh hoan hỷ, càng tin kính gấp bội. 

Phật bảo Tỳ-kheo La-tần-châu: Các pháp hữu  vi  đều là  khổ, và  nói Tứ đế cho 

nghe, ngay khi ấy Tỳ-kheo được lậu hết, ý giải, chứng đắc đạo quả A-la-hán. 

Có những chúng sanh phước mỏng, tội nặng hơn đây, Phật không cứu được. 

Lại vì biết chúng sanh là không thể có được, rõ thấu pháp tánh, nên chư Phật 

không có ức tưởng phân biệt là người có thể hay không có thể độ, tâm thường 

vắng  lặng,  ý  không  thêm  bớt.  Vì  vậy  nên  dù  Bồ-tát  có  muốn  làm  cho  hết  thảy 

chúng sanh mãn nguyện, nhưng  vì chúng sanh  tội nặng, nên không thể  được, 

Bồ-tát không có lỗi. 

 Uống, ăn: Ăn lược có hai thứ là thô và tế. Bánh, cơm, thức ăn trăm vị. Tuy kinh 

nói  do  bốn  cách  ăn  mà  chúng  sanh  được  tồn  tại,  nhưng  nơi  đây  chỉ  nói  cách 

đoàn thực ( ăn đồ vật có khối lượng nắm cầm được – ND) còn ba cách ăn kia là 

không có sắc chất, không thể đem cho. Nếu nói cho đoàn thực, thời đã cho ba 

cách ăn kia, vì sao? Vì nhân đoàn thực nên tăng ích ba cách thực kia. Như Kinh 

nói: Ðàn-việt thí đồ ăn, thời cho người lãnh thọ năm việc lợi ích. 

Uống, tổng quát có hai thứ: 1. Rượu cây cỏ, đó là rượu nho, mía, lúa... 2. Nước 

cây cỏ đó là nước mía, nước nho, nước đường, nước thạch lựu, nước quả lê, 

mít, nước quả ba-lô-sa... và nước các thứ lúa, như vậy hòa hợp làm thức uống 

ăn trong loài người. Và các thức uống ăn của trời  là vị Tu-đà cam lồ, hoa quả 

trời...  nước  Ma-đầu-ma-đà-bà...  mỗi  loại  chúng  sanh  ăn  hoặc  ăn  lúa,  hoặc  ăn 

thịt, hoặc ăn đồ sạch, đồ nhơ, đều đưa đến no đủ. 

 Y phục: Y có hai thứ, hoặc lấy từ thân chúng sanh làm ra, như tơ lụa, lông, da... 

Hoặc lấy từ cây cỏ làm ra như vãi, bông, cỏ cây... có y của trời, không có đường 

ngang dọc, tự nhiên từ cây sinh ra, màu sáng nhẹ mềm. 

 Ngọa cụ: Giường chỏng, mền nệm, màn, trướng, gối... 

 Hương xoa: Có hai thứ: 1. Cây Chiên-đàn, xoa thân. 2. Hương tạp các thứ cây, 

giả nát thành bột lấy xoa thân và ướp chăn áo, hoặc bôi trên đất, trên vách. 

 Thừa là voi ngựa. 

 Xa là xe. 

 Phòng  xá  là  đất,  cây,  bảo  vật  làm  thành  lầu,  gác,  điện,  nhà,  cung,  quán...  để 

ngăn rét, nóng, gió, mưa, đạo tặc. 

 Ðèn đuốc là dầu, mỡ, sáp ong, ngọc sáng... 

 Các vật là tất cả những vật cần dùng của chúng sanh không thể nói đủ, cho nên 

lược nói là “các vật”. 

 Hỏi: Trong đây cớ sao không nói hương đốt, hoa đẹp? 

 Đáp:  Nói “các vật” là đều đã gồm trong đó. 

 Hỏi: Nếu như vậy, chỉ nên lược nói ba thứ: ẩm thực, y phục và đồ trang nghiêm? 

 Đáp: Các vật này là vật nhu yếu, nếu thương niệm chúng sanh thì trước cho ẩm 

thực, tiếp đến y phục, rồi hương xoa trừ thân nhơ thúi, kế cho ngọa cụ, rét lạnh 

cần phòng xá, tối tăm cần đèn đuốc. 

 Hỏi: Hương hoa cũng có thể trừ thúi, vì cớ sao không nói? 

 Đáp: Hoa chẳng phải có thường, cũng  chóng héo tàn, lợi ích ít cho nên không 

nói. Hương đốt khi lạnh mới cần, khi nóng đáng sợ. Hương xoa thì thông dụng 

cả khi lạnh khi nóng. Khi lạnh trộn với trầm thủy, khi nóng thì trộn với Chiên-đàn 

để xoa thân, vì vậy chỉ nói hương xoa. 

 Hỏi: Nếu thực hành Bố thí ba-la-mật, được vô lượng quả báo, có thể làm cho hết 

thảy  chúng  sanh  mãn  nguyện,  cớ  sao  nói  muốn  làm  cho  hết  thảy  chúng  sanh 

mãn nguyện, hãy học Bát-nhã ba-la-mật? 

 Đáp: Trước đã nói, do có Bát-nhã ba-la-mật hòa hợp nên gọi là Ðàn-ba-la-mật. 

Nay sẽ nói lại: Chúng sanh có thể được mãn nguyện, không phải chỉ trong một 

quốc  độ,  một  Diêm-phù-đề,  mà  đều  muốn  làm  mãn  nguyện  chúng  sanh  trong 

sáu đường khắp mười phương thế giới, nên không phải chỉ bố thí mà có thể làm 

được, phải do Bát-nhã ba-la-mật, phá tướng xa gần, phá tướng hết thảy chúng 

sanh, tướng phi hết  thảy chúng sanh, trừ hết các ngại, trong khoảnh khắc gãy 

móng tay, hóa ra vô lượng thân, khắp đến mười phương, mới có thể làm mãn 

nguyện cho hết thảy chúng sanh. 

Thần thông lợi ích như vậy phải từ Bát-nhã xuất sanh, vì vậy, Bồ-tát muốn làm 

mãn nguyện hết thảy chúng sanh, hãy học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh: Lại nữa, Xá-lợi-phất: Bồ-tát ma-ha-tát muốn khiến chúng sanh trong hằng 

hà sa thế giới, an lập nơi Bố thí ba-la-mật, an lập nơi trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền định, Bát-nhã ba-la-mật, hãy học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Nghĩa ấy có thứ lớp, vì nhân duyên gì? 

 Đáp: Lợi có ba thứ: lợi đời này, lợi đời sau, lợi rốt ráo. Vui có ba thứ: vui đời này, 

vui đời sau, vui xuất thế. Trước kia nói lợi vui đời nay, ở đây nói lợi vui đời sau 

và  xuất thế.  Vì  vậy  nên khiến chúng  sanh an trú sáu Ba-la-mật. Bồ-tát thương 

nhớ chúng sanh quá hơn cha mẹ nhớ con. Tâm từ bi thấu đến xương tủy, trước 

lấy ăn uống làm no đủ thân nó, trừ khổ đói khát, kế lấy y phục trang nghiêm thân 

nó, làm cho thọ vui. Nhưng tâm Bồ-tát không mãn túc, lúc suy nghĩ rằng chúng 

sanh đã được cái vui đời nay, còn nghĩ làm sao cho được cái vui đời sau. Nếu 

đem sáu Ba-la-mật thế gian dạy cho thời được cái vui cõi người cõi trời, lâu sau 

trở lại luân hồi sanh tử, nên lại đem sáu Ba-la-mật xuất thế gian dạy cho, khiến 

được cái vui vô vi thường hằng. 

Lại nữa, trước lấy  y phục hoa hương trang nghiêm thân  nó, nay lấy công đức 

trang  nghiêm  tâm  nó.  Nếu  có  ba  thứ  trang  nghiêm  thời  đầy  đủ  không  còn  chi 

hơn: 1. Y phục bảy báu. 2. Phước đức. 3. Ðạo pháp. Bồ-tát muốn đầy đủ ba thứ 

trang nghiêm chúng sanh, nên trước nói quả báo công đức, nay nói nhân duyên 

công đức. 

Lại nữa, trước nói tuy có đại bố thí mà vì chúng sanh tội nặng không thể hưởbg 

được  tất  cả.  Như  trong  kinh  Ngạ  quỷ  nói:  tuy  cho  nó  đồ  ăn  mà  nó  không  ăn 

được, biến thành vật bất tịnh, lửa than. 

Lại Bồ-tát không bỏ chúng sanh, nên tạo phương tiện để khiến chúng sanh được 

lợi ích cơm áo, cho nên dạy tu phước nghiệp, tự làm tự hưởng, Bồ-tát khéo biết 

nhân duyên, không thể cưỡng ép có được, nên dạy khiến tu để được hưởng. Vì 

vậy nên tiếp dạy chúng sanh an trú sáu Ba-la-mật. 

 Hỏi:  Chí  nguyện  của  Bồ-tát  là  khiến  hết  thảy  chúng  sanh  mười  phương  an  trú 

sáu Ba-la-mật, cớ sao chỉ nói chúng sanh trong thế giới như cát sông Hằng? 

 Đáp: Vì người nghe pháp đã nghe nói cát sông Hằng. Lại đối với Bồ-tát mới phát 

tâm  thì  cho  vô  biên  vô  lượng  là  nhiều,  nhiều  thì  rối  loạn.  Nếu  đại  Bồ-tát  thời 

không kể số cát sông Hằng. 

Lại nữa, nói như cát sông Hằng là nói số vô biên vô lượng, như trong phẩm nói 

sau. 

Lại nữa, như cát sông Hằng là đã nói mười phương các thế giới, trong đây cũng 

không nói một cát sông Hằng, không nên vấn nạn. Vì  vậy nói thế giới như cát 

sông Hằng, không có lỗi. Nghĩa thế giới như cát sông Hằng như trước đã nói. 

Chúng sanh là đối với 5 uẩn, 18 giới, 12 xứ, 6 nhập, 12 duyên... nhiều pháp, giả 

danh chúng sanh: là trời, là người, là trâu, là ngựa. Chúng sanh có hai thứ: động 

và tịnh. Ðộng thì phát sanh thân khẩu nghiệp, tịnh thời không thể. Chúng sanh 

có  sắc,  chúng  sanh  không  sắc,  chúng  sanh  không  chân,  hai  chân,  bốn  chân, 

nhiều chân, chúng sanh thế gian, xuất thế gian, lớn, nhỏ, hiền, thánh, phàm phu, 

tà  định,  chánh  định,  bất  định,  vui,  khổ,  không  khổ,  không  vui,  chúng  sanh  vui 

thượng, trung, hạ; chúng sanh học, vô học, phi học phi vô học. Chúng sanh có 

tưởng, không tưởng, Phi hữu tưởng phi vô tưởng. Chúng sanh cõi Dục, cõi Sắc, 

cõi Vô sắc. 

Chúng sanh cõi Dục có ba hạng: thiện căn có thượng, trung, hạ. Thượng là trời 

Lục  dục,  trung  là  hạng  giàu  sang  trong  loài  người,  hạ  là  thấp  hèn  trong  loài 

người.  Vì  bộ  mặt  không  đồng  loại  nhau  nên  có  bốn  châu  thiên  hạ  khác  nhau 

( Nam thiệm bộ châu, Bắc cu-lô châu, Ðông thắng thần châu, Tây ngưu hóa châu 

 – N.D). 

Bất thiện có ba bậc: thượng là địa ngục, trung là súc sanh, hạ là ngạ quỷ. 

Lại nữa, chúng sanh cõi Dục có mười thứ: ba ác đạo, người, trời Lục dục. 

Ðịa ngục có ba thứ: địa ngục nóng, địa ngục lạnh, địa ngục hắc ám. 

Súc sanh có ba hạng: đi trên không, đi trên bộ, đi trong nước, đi ngày, đi đêm, đi 

ngày đêm. 

Quỉ  có  hai  hạng:  quỉ  xấu  tệ,  quỉ  đói.  Quỉ  tệ  hưởng  vui  như  trời,  chỉ  khác  là  ở 

chung với quỉ đói, làm chủ nó. Quỉ đói thì bụng như hang núi, cổ nhỏ như kim, 

thân  thể  chỉ  có  ba  việc:  da  đen,  xương  gân  vố  số,  trăm  năm  không  nghe  đến 

danh từ ăn uống, huống chi được thấy. Lại có loài quỉ lửa từ miệng tuôn ra, lấy 

loài phi nga nhảy vào lửa làm thức ăn. Hoặc ăn gân, ăn máu mủ, đờm giãi, đồ 

dư thừa rửa bỏ. Hoặc được cúng tế, hoặc ăn đồ sanh đẻ bất tịnh. 

Trời Lục dục là bốn thiên vương... ở giữa trời Lục dục lại riêng có các trời Mang 

anh lạc, trời Hý vong, trời Tâm sân, trời Chân chim, trời Ưa thấy. Các trời này 

đều nhiếp vào sáu trời. 

Có người nói: chúng sanh cõi Dục có mười một thứ: trước nói năm đạo, nay nói 

thêm A-tu-la đạo. 

 Hỏi: A-tu-la tức nhiếp vào năm đạo, A-tu-la chẳng phải trời, chẳng phải người, ở 

địa ngục khổ nhiều, ở súc sanh hình khác. Như vậy nên nhiếp vào ngạ quỉ phải 

hơn? 

 Đáp: Không đúng! Lực A-tu-la ngang bằng trời Ba mươi ba, vì sao? Vì hoặc bị 

chư thiên phá, hoặc phá chư thiên, như trong Kinh nói: Thích-đề-hoàn nhơn bị 

A-tu-la đánh phá. Bốn thứ binh chúng của A-tu-la chui  vào cọng sen để tự dấu 

mình, hưởng thụ năm dục lạc tương tợ như trời, làm đệ tử Phật. Có oai lực như 

vậy, đâu được nhiếp vào ngạ quỉ. Vì vậy nên phải có sáu đạo. 

Lại  nữa,  như  A-tu-la,  Chân-đà-la,  Càn-thát-bà,  Cưu-bàn-trà,  Dạ-xoa,  La-sát, 

Phù-đà các đại thần này là A-tu-la thuộc trời. A-tu-la hưởng vui ít hơn chư thiên, 

có oai đức biến hóa tùy ý. Vì thế có người nghi rằng đó là A-tu-la chẳng phải tu-

la? Tu-la ( Trung Hoa dịch là lớn, có nghĩa là trời), có người nói A-tu-la ấy chẳng 

phải Tu-la. A-tu-la đạo là tên có được ban đầu, ngoài ra đều đồng một đạo. 

 Hỏi: Kinh nói có năm đạo, cớ sao nói sáu đạo? 

 Đáp:  Cách  Phật  lâu  xa,  Kinh  pháp  lưu  truyền  năm  trăm  năm  sau,  có  nhiều  dị 

biệt, kinh bộ không đồng, hoặc nói năm đạo, hoặc nói sáu đạo. Nếu người nói 

năm đạo, thời xoay văn trong kinh Phật. Lại nói năm, nếu người nói sáu đạo thời 

xoay văn trong kinh Phật lại nói sáu. 

Lại  trong  Ðại  thừa  như  kinh  Pháp  Hoa  nói  có  sáu  thứ  chúng  sanh,  xem  các  ý 

nghĩa nên có sáu đạo. 

Lại nữa, phân biệt thiện ác nên có sáu đạo: thiện có thượng, trung, hạ, nên có 

ba đường thiện, là trời, người, A-tu-la. Ác có thượng, trung, hạ nên có ba đường 

ác là địa ngục, súc sanh, ngạ quỉ. Nếu không như vậy thời ác có ba hạng quả 

báo mà thiện chỉ có hai hạng quả báo, việc ấy mâu thuẩn. Nếu có sáu đạo, đối 

nghĩa không trái. 

 Hỏi: Thiện pháp cũng có ba quả: hạ làm người, trung làm trời, thượng là Niết-

bàn? 

 Đáp: Trong đây không nói đến Niết-bàn, chỉ nên phân biệt quả báo về trú xứ của 

chúng sanh. Niết-bàn không phải quả báo. 

Thiện pháp có hai thứ: 1. Ba mươi bảy đạo phẩm có thể đưa đến Niết-bàn. 2. Có 

thể sanh cái vui đời sau. Nay chỉ nói thiện pháp được thọ thân, không nói thiện 

pháp đưa đến Niết-bàn. 

Thế gian thiện có ba bậc: do thiện thượng phần nên được quả báo cõi trời, do 

thiện trung phần nên được quả báo cõi người, do thiện hạ phần nên được quả 

báo cõi A-tu-la. 

 Hỏi:  Ông  tự  nói  A-tu-la  oai  lực  ngang  với  trời,  hưởng  vui  không  khác  trời,  sao 

nay lại nói thiện hạ phần được quả báo A-tu-la? 

 Đáp: Ở trong loài người, có thể được xuất gia thọ giới, cho đến đạt đạo, ở cõi A-

tu-la  kiết  sử  che  tâm,  đắc  đạo  rất  khó.  Chư  thiên  tuy  theo  kiết  sử  mà  có  tâm 

thẳng tin đạo, còn A-tu-la tâm nhiều tà vạy, không thường gần đạo. Vì vậy nên 

A-tu-la tuy giống trời mà vì khó gần đạo nên lại dưới người. Như rồng chúa, chim 

Kim sí, thế lực tuy lớn, hay biến hóa mà vẫn ở trong súc sanh đạo, A-tu-la đạo 

cũng như vậy. 

 Hỏi: Nếu rồng chúa, chim kim sí, thế lực tuy lớn mà vẫn thuộc súc sanh đạo, vậy 

A-tu-la cũng thuộc vào ngạ quỉ đạo, vì sao lại làm ra sáu đạo? 

 Đáp:  Rồng chúa, chim kim sí,  tuy  được thọ  vui, mà  vì thân hình đi ngang như 

súc sanh nên nhiếp thuộc súc sanh đạo. Ðịa ngục, ngạ quỉ thân hình tuy giống 

người mà vì nó quá khổ, nên không nhiếp vào nhân đạo. A-tu-la thế lực đã lớn, 

mà thân hình giống người, trời, nên lập riêng sáu đạo; ấy là lược nói chúng sanh 

cõi Dục. 

Chúng sanh cõi Sắc, cõi Vô sắc, như trong phẩm sau sẽ nói. 

 An lập Bố thí ba-la-mật: Bồ-tát nói với chúng sanh hãy tu hạnh bố thí. Nghèo là 

khổ lớn, không nên vì nghèo mà phải làm ác phải đạo ba đường dữ. Làm các 

hạnh ác, đọa ba đường dữ, thời không thể cứu. Chúng sanh nghe rồi bỏ tâm xan 

tham, thực hành Bố thí ba-la-mật, như trong phẩm sau nói rộng. 

Lại nữa, Bồ-tát ở trước chúng sanh, dùng các nhân duyên, các thí dụ mà thuyết 

pháp, chê bai lòng xan tham, người xan tham, ngay việc cần cho bản thân còn 

tiếc không dám dùng, thấy ai đến hỏi xin thì tâm đục sắc biến, liền hiện ra thân 

sắc  âm  thanh  hung  ác  xấu  xí,  gieo  nghiệp  ác  cho  đời  sau,  nên  chịu  thân  hình 

xấu  xí.  Trước  không  gieo  nhân  duyên  bố  thí  nên  thọ  thân  đời  này  nghèo  hèn, 

tham đắm tài vật, cầu nhiều không ngưng, mở cửa tội ác, chuyên làm việc ác, 

đọa trong đường ác. 

Lại nữa, nghiệp lợi ích trong vòng sanh tử luân chuyển, không cho hơn bố thí, 

đời nay đời sau thường được theo ý, các việc tiện lợi cho thân, đều từ bố thí mà 

được.  Bố  thí  là  thiện  đạo  sư,  hay  mở  ra  ba  vui:  vui  cõi  trời,  vui  cõi  người,  vui 

Niết-bàn, vì cớ sao? Vì người ưa bố thí, tiếng tăm lan truyền, tám phương tin vui, 

không ai không ái kính; ở giữa đại chúng, không có sợ hãi, khi chết không hối 

hận. Người ấy tự nghĩ: Ta đem tài vật gieo vào ruộng phước tốt, chắc chắn ta 

được cái vui cõi người cõi trời và mở cửa Niết-bàn, vì cớ sao? Vì bố thí phá kiết 

sử tham, thương nghĩ người lãnh thọ; diệt trừ sân não, dứt tâm tật đố; cung kính 

người lãnh thọ; thời trừ kiêu mạn; tâm quyết định bố thí, lưới nghi tự phá; biết 

quả báo bố thí, thời trừ tà kiến, vô minh. Các phiền não bị phá như vậy, thời cửa 

Niết-bàn được mở ra. 

Lại nữa, không chỉ mở ra ba cái vui mà còn mở ra vô lượng Phật đạo, chỗ của 

Thế Tôn, vì cớ sao? Vì sáu Ba-la-mật là Phật đạo, mà bố thí là cánh cửa đầu, 

các hạnh khác đều đi theo. Như vậy bố thí có vô lượng công đức. Vì nhân duyên 

ấy nên khiến chúng sanh an lập nơi Bố thí ba-la-mật, như trong chương bố thí 

trước đã nói. 

 An lập Trì giới ba-la-mật: Bồ-tát ở trước chúng sanh tán thán việc trì giới rằng: 

Chúng  sanh  các  ngươi,  nên  học  trì  Giới.  Công  đức  của  trì  giới  nhổ  khỏi  ba 

đường ác và kiếp hạ tiện trong loài người, khiến được loài người loài trời tôn quí 

cho đến  được Phật  đạo.  Giới  là căn bản của hết thảy sự  vui,  ví như kho tàng 

lớn, xuất ra các trân bảo. Giới là sự bảo hộ lớn, hay diệt mọi sợ hãi, ví như đại 

quân phá giặc. Giới làm trang nghiêm, như đeo anh lạc. Giới là thuyền lớn, hay 

đưa  qua  biển  lớn  sanh  tử.  Giới  là  xe  lớn,  hay  chở  châu  báu  quí  trọng  đi  đến 

thành Niết-bàn. Giới là thuốc hay, hay phá bệnh kiết sử. Giới là thiện tri thức, đời 

đời  theo  dõi  không  hề  xa  trái,  khiến  tâm  an  ổn;  ví  như  đào  giếng  đã  thấy  bùn 

ướt,  vui  mừng  sung  sướng,  không  còn  lo  sợ.  Giới  hay  thành  tựu  các  hạnh  lợi 

ích, ví như cha mẹ nuôi lớn các con. Giới là thang trí, hay đưa vào vô lậu. Giới 

hay làm các kiết sử kinh sợ, ví như sư tử, hay làm cho bầy thú nhiếp phục. Giới 

là gốc của hết thảy các đức, ách yếu của xuất gia. Người tu tịnh giới, sở nguyện 

được theo ý; ví như ngọc Như ý, mọi sự đều được ứng theo niệm. 

Như vậy nhiều cách tán thán công đức của giới, làm cho chúng sanh  hoan hỷ, 

phát tâm an trú Trì giới ba-la-mật. 

 An  trú  Nhẫn  nhục  ba-la-mật:  Bồ-tát  ở  trước  chúng  sanh,  tán  thán  nhẫn  nhục 

rằng: Nhẫn là sức mạnh của người xuất gia, hay dẹp các ác, có thể hiện việc kỳ 

lạ  giữa  chúng.  Nhẫn  nhục  thủ  hộ  làm  cho  thí,  giới  không  làm  cho  bị  hủy  hoại. 

Nhẫn là áo giáp lớn, các quân binh không gia hại. Nhẫn là thuốc hay, hay trừ ác 

độc. Nhẫn là khéo hơn, giữa đường hiểm sanh tử, an ổn không lo. Nhẫn là kho 

tàng lớn, thí báu rất lớn cho người thiện nghèo. Nhẫn là thuyền lớn hay đưa qua 

khỏi sanh tử bờ này, đạt đến Niết-bàn bờ kia. Nhẫn là kính sáng hay làm sáng tỏ 

các  đức,  nếu  người  đến  gia  ác  thì  như  leo  dẫm  núi  vàng,  càng  làm  phát  ánh 

sáng của nó. Lợi khí để cầu Phật đạo, độ chúng sanh; nhẫn là tối diệu. Hành giả 

nên nghĩ rằng: nếu ta lấy sân hận đáp lại kia thời là tự hại. Lại nghĩ ta đời trước 

có tội ấy mà không được như ý, chắc phải nên bồi thường lại. Nếu với người này 

không nhẫn chịu, các người khác cũng hại ta, đều không tránh được, cớ sao nổi 

giận? 

Lại nữa, chúng sanh bị phiền não lôi kéo, gây các việc ác, không được tự tại; ví 

như người bị kẻ quỷ ám hại, mà mắng nhiếc lương y, lương y lúc ấy chỉ lo trừ 

quỷ, mà không hiềm kẻ mắng. Hành giả cũng như vậy, chúng sanh đưa ác đến 

mình, không hiềm nó giận dữ, chỉ do trừ kiết sử. 

Lại nữa, người tu nhẫn, xem kẻ đến mạ nhục như cha mẹ xem con nhỏ, khi nó 

mạ nhục lại càng thương xót hơn, yêu nó sâu hơn. 

Lại tự nghĩ rằng: người kia đưa ác đến ta, ấy là do nghiệp đã tạo ra đời trước, 

nay  phải  chịu;  nếu  lấy  giận  đáp  trả,  lại  tạo  thêm  khổ  về  sau,  biết  lúc  nào  giải 

thoát được! Nếu nay nhẫn nhục, thì vĩnh viễn lìa khổ. Vì vậy không nên nổi giận. 

Các nhân duyên như vậy, chê sân giận, sanh từ bi, vào “chúng sanh nhẫn” ( gọi 

 tắt là sanh nhẫn – N.D). 

Vào sanh nhẫn rồi, suy nghĩ mười phương chư Phật thuyết pháp đều nói không 

có ngã, cũng không ngã sở, chỉ do các pháp hòa hiệp giả danh chúng sanh, như 

máy chuyển động người gỗ, tuy động tác mà bên trong vô chủ; thân này cũng 

như vậy, chỉ có da thịt giữ nhau, chuyển theo gió tâm, niệm niệm sanh diệt vô 

thường,  không  tịch,  không  người  làm,  không  người  mắng,  cũng  không  người 

lãnh thọ; vì gốc ngọn rốt ráo không, chỉ là điên đảo hư dối, tâm phàm phu chấp 

trước. Suy nghĩ như vậy rồi, thời không tướng chúng sanh. Không tướng chúng 

sanh rồi, các pháp không thuộc về đâu, chỉ do nhân duyên hòa hợp, không có tự 

tánh. Như chúng sanh hòa hợp, cưỡng gọi là chúng sanh; pháp cũng như vậy, 

tức được vào “pháp nhãn”. Ðược sanh nhẫn, pháp nhẫn rồi nên còn có thể được 

Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, huống chi các lợi ích khác. 

Chúng sanh nghe như vậy rồi, an trú trong Nhẫn ba-la-mật. 

 An lập Tinh tấn ba-la-mật: Bồ-tát dạy chúng sanh rằng: Ngươi chớ giải đãi. Nếu 

tinh tấn thời các công đức lành đều được dễ dàng; nếu giải đãi, thời thấy cây có 

lửa, còn không gây lên được, huống chi việc khác, vì vậy khuyên phải tinh tấn. 

Nếu người theo phương tiện tinh tấn thời không nguyện gì không thành. Phàm 

được pháp thù thắng gì, chẳng phải không nhân duyên, mà đều do tinh tấn phát 

sanh. 

Tinh tấn có hai: 1. Hay chứa nhóm, phát sanh các thiện pháp, 2. Hay trừ các ác 

pháp. 

Lại có ba tướng: 1. Muốn làm, 2. Tinh tấn làm, 3. Không ngưng nghỉ. 

Lại có bốn tướng: Ác đã sanh tinh tấn diệt trừ; ác chưa sanh tinh tấn không cho 

sanh; thiện chưa sanh tinh tấn làm cho phát sanh, thiện đã sanh tinh tấn làm cho 

tăng trưởng, như vậy gọi là tướng tinh tấn. 

Tinh  tấn  nên  có  thể  giúp  thành  hết  thảy  thiện  pháp;  ví  như  lửa  được  gió  giúp, 

ngọn mới cháy bừng. Lại như người dũng kiện ở thế gian, có thể vượt núi qua 

biển.  Ðạo  pháp  tinh  tấn,  cho  đến  Phật  đạo  còn  được,  huống  chi  việc  khác. 

Chúng sanh nghe như vậy rồi, đều an lập Tinh tấn ba-la-mật. 

Lại  nữa,  Bồ-tát  thấy  người  chưa  phát  Bồ-đề  tâm,  tán  thán  pháp  Vô  thượng 

Chánh đẳng Chánh giác là pháp tối đệ nhất trong hết thảy pháp, rất là tôn quí, 

hay lợi ích tất cả, làm cho ngộ được thật tướng không hư dối của các pháp, có 

đại từ bi, đủ nhất thiết trí, tướng thân kim sắc, đệ nhất vi diệu, 32 tướng, 80 vẻ 

đẹp tùy hình, vô lượng ánh sáng, vô lượng giới, định, tuệ, giải thoát, giải thoát tri 

kiến,  ba  đạt  minh  vô  ngại,  vô  ngại  giải  thoát  đối  với  hết  thảy  pháp.  Ðược  như 

vậy, thì rất là tối thượng giữa hết thảy chúng sanh, đáng lãnh thọ sự cúng dường 

của hết thảy thế gian. Nếu người chỉ chuyên tâm niệm Phật, còn được vô lượng 

vô tận phước đức, huống chi tinh tấn bố thí, trì giới, cúng dường, hầu hạ, lễ bái... 

Bồ-tát nói với chúng sanh rằng: Phật sự như vậy, ngươi nên phát tâm Vô thượng 

Chánh đẳng Chánh giác, siêng tu tinh tấn, thực hành được pháp như vậy, không 

khó.  Chúng  sanh  nghe  rồi,  liền  phát  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác. 

Nhưng không thể chỉ phát tâm suông mà được, nên thực hành Bố thí ba-la-mật, 

tiếp thực hành Trì giới ba-la-mật, Nhẫn nhục ba-la-mật, Thiền Ba-la-mật, Bát-nhã 

ba-la-mật. Thực hành năm Ba-la-mật ấy  là Tinh tấn ba-la-mật. Nếu không phát 

tâm Ðại thừa, thì dạy tu đạo Bích-chi Phật, nếu không tu Bích-chi Phật, thì dạy tu 

đạo Thanh văn. Nếu không tu đạo Thanh văn, thì dạy lìa sắc, tu định vô sắc, tịch 

diệt an lạc. Nếu không tu định vô sắc, thì dạy khiến lìa dục, hướng theo các thứ 

vui  thiền  định  ở  cõi  Vô  sắc.  Nếu  không  tu  thiền,  thì  dạy  khiến  tu  mười  thiện 

nghiệp đạo, hưởng thụ thứ vui cõi người, cõi trời, chớ giải đãi, luống chẳng được 

gì, nghèo cùng hà tiện, chịu đủ cần khổ, thật rất đáng lo! 

Giải đãi là đều rất tệ ác, phá hoại đạo lành ích lợi đời này đời sau. Chúng sanh 

nghe rồi, nhóm các thiện pháp, siêng tu tính tấn. 

 An  lập  Thiền  ba-la-mật:  Bồ-tát  ở  trước  chúng  sanh  tán  thán  cái  vui  thiền  định 

thanh tịnh; là cái vui bên trong, vui tự tại, vui lìa tội lỗi, vui đời này đời sau, vui 

các  bậc  thánh,  vui  của  Phạm  thiên  vương,  vui  thọ  khắp  thân,  vui  thâm  hậu  vi 

diệu. Chúng sanh các ngươi sao cứ đắm theo cái vui ngũ dục bất tịnh, cùng thọ 

cái vui tội cấu đồng với súc sanh, mà bỏ cái vui vi diệu này. Nếu ngươi bỏ cái vui 

nhỏ thời được cái vui lớn. Ngươi không thấy kẻ nông phu bỏ hạt giống nhỏ, sau 

thu hoạch quả lớn, như người hiến cho vui vật nhỏ, mà  được thưởng lớn, như 

chút mồi nhỏ đầu lưỡi câu mà được cá to. Bỏ đi rất ít mà được rất nhiều. Người 

trí  cũng  như  vậy,  hay  bỏ  cái  vui  thế  gian,  được  khoái  lạc  của  thiền  định  thâm 

sâu. Ðược cái vui này rồi, trở lại xem cái vui ngũ dục, rất là bất tịnh, như từ ngục 

ra khỏi, như bệnh được chữa lành, không còn tìm thuốc. 

Lại nữa, thiền định là cửa ban đầu của thật trí, làm cho trí tuệ đứng lặng, có thể 

soi chiếu các pháp; như đèn trong nhà kín, ánh sáng nó đắc dụng. Nếu tu thiền 

định, thời bốn tâm vô lượng, tám bội xả, tám thắng xứ, năm thần thông, bốn biện 

tài...  các  công  đức  thậm  thâm,  đều  được  đầy  đủ,  có  thể  làm  cho  ngói  đá  biến 

thành  ngọc  Như  ý,  huống  chi  các  việc  khác.  Tùy  ý  muốn  làm,  không  điều  chi 

không làm được. Vào đất như nước, đi trên nước như đất, tay cầm mặt trời mặt 

trăng, thân không cháy, lạnh, hóa làm thân các cầm thú, mà không chịu chuyện 

cầm thú. Hoặc có khi biến thân đầy khắp hư không, hoặc có khi thân như vi trần, 

hoặc nhẹ như lông hồng, hoặc nặng như núi Thái. Hoặc có khi lấy ngón chân ấn 

xuống  đất,  trời  đất  rung  động  mạnh  như  rung  cỏ  lá.  Năng  lực  thần  thông  biến 

hóa  như  vậy,  đều  từ  thiền  định  mà  có  được.  Chúng  sanh  nghe  rồi,  an  lập  nơi 

Thiền ba-la-mật. 

 An lập Bát-nhã ba-la-mật: Bồ-tát dạy chúng sanh nên học trí tuệ. Trí tuệ là sáng 

suốt, thứ nhất gọi là mắt tuệ. Nếu không mắt tuệ, tuy có mắt thịt vẫn là đui. Tuy 

có  mắt  mà  không  khác  súc  sanh.  Nếu  có  trí  tuệ,  tự  phân  biệt  được  tốt  xấu, 

không theo lời người khác; nếu không trí tuệ, theo người dắt đông dắt tây; như 

trâu, lạc đà bị xâu mũi đi theo người. Trí tuệ trên hết thảy pháp hữu vi, được bậc 

thánh nhân ái, vì hay phá pháp hữu vi. Như trong Kinh nói: Trong các thứ báu, trí 

tuệ báu hơn hết. Trong hết thảy đồ sắc bén, đao trí tuệ sắc bén hơn hết. Ở đảnh 

núi trí tuệ, không còn lo sợ, xem các chúng sanh khổ não, đều thấy tất cả. Lưỡi 

dao trí tuệ hay cắt đứt sợi xích phiền não sanh tử vô thỉ. Năng lực trí tuệ còn làm 

cho đầy đủ sáu Ba-la-mật, được vô lượng Phật đạo không thể nghĩ bàn, thành 

nhất thiết trí, huống chi Thanh văn, Bích-chi Phật và các việc tốt thế gian. Trí tuệ 

ấy tăng trưởng thanh tịnh không thể bị trở hoại, ấy gọi là Ba-la-mật. Chúng sanh 

nghe rồi, an trú trong Bát-nhã ba-la-mật. 

Lại nữa, Bồ-tát hoặc có khi không dùng  miệng dạy; hoặc hiện thần thông, ánh 

sáng, làm cho chúng sanh an trú trong sáu Ba-la-mật; hoặc hiện các cảnh duyên 

khác, cho đến trong mộng, làm nhân duyên khiến chúng sanh giác ngộ mà an trú 

trong sáu Ba-la-mật. 

Thế nên Kinh nói: muốn làm cho chúng sanh an trú trong sáu Ba-la-mật, hãy học 

Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh: Muốn gieo một thiện căn nơi Phật phước điền, cho đến khi chứng đắc Vô 

thượng Chánh đẳng Chánh giác mà không tận, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Thiện  căn:  Ba  thiện  căn  là  thiện  căn  không  tham,  thiện  căn  không  giận, 

thiện  căn  không  ngu  si.  Hết  thảy  pháp  lành  đều  từ  ba  thiện  căn  phát  sanh  và 

tăng  trưởng;  như  cây  thuốc,  cây  cỏ,  nhờ  có  gốc  mà  được  sanh  thành,  tăng 

trưởng, vì vậy gọi là các thiện căn. 

Nay  nói  thiện  căn  là,  đồ  cúng  dường  làm  nhân  duyên  cho  thiện  căn  là  hoa 

hương, đèn sáng, và pháp cúng dường là trì giới, tụng kinh... Ðây là trong nhân 

nói  quả,  vì  sao?  Vì  hoa  hương  không  nhất  định,  khi  lấy  thiện  căn  hoa  hương 

cúng dường, gọi là thiện căn. Bố thí chẳng phải tức là phước, bố thí chỉ phá xan 

tham, mở cửa thiện pháp. Thiện căn gọi là phước; như kim dẫn chỉ may áo, may 

chẳng phải là kim. 

 Một là hoặc hoa, hoặc hương, hoặc đèn sáng, hoặc lễ kính, hoặc tụng kinh, hoặc 

trì  giới,  hoặc  thiền  định,  hoặc  trí  tuệ...  mỗi  mỗi  cúng  dường,  và  pháp  cúng 

dường, gieo vào Phật phước điền. 

 Phật  phước  điền:  Mười  phương  ba  đời  chư  Phật,  hoặc  Phật  ở  đời,  hoặc  hình 

tượng, hoặc xá lợi, hoặc chỉ niệm Phật. 

 Gieo là duyên tâm bám chắc. 

 Hỏi: Kinh nói các thứ phước điền, cớ sao chỉ nói gieo vào Phật phước điền? 

 Đáp: Tuy có các thứ phước điền, Phật phước điền hơn hết, vì đầy đủ vô lượng 

Phật pháp như mười lực, bốn vô úy, mười tám pháp không chung. Vì vậy chỉ nói 

gieo  vào  Phật  phước  điền.  Pháp  bảo  tuy  là  thầy  của  Phật,  nhưng  nếu  Phật 

không  thuyết,  thời  pháp  thành  vô  dụng;  như  tuy  có  thuốc  hay,  nếu  không  có 

lương y, thời thuốc thành vô dụng. Vì vậy, Pháp bảo tuy trên, mà trước phải nói 

đến Phật bảo, huống chi Tăng bảo. 

Lại  nữa,  Phật  phước  điền,  có  thể  thu  được  vô  lượng  quả  báo,  ngoài  ra  các 

phước khác, tuy nói vô lượng mà có kém thua, vì vậy Phật phước điền là bậc 

nhất. 

 Không tận: Chư Phật thành tựu công đức vô tận, nên gieo vào Phật phước điền, 

phước cũng không cùng tận. 

Lại nữa, công đức của Phật vô lượng, vô biên, vô số, vô đẳng, nên người gieo 

phước, được phước cũng không cùng tận. 

Lại nữa, lúc Phật còn làm Bồ-tát, duyên hết thảy chúng sanh, như chúng sanh vô 

lượng vô biên, thì phước cũng không cùng tận. 

Lại nữa, Phật phước điền thanh tịnh, nhổ sạch cỏ uế phiền não tham ái... Tịnh 

giới là đất bằng, đại từ bi là tươi tốt, trừ đất muối tà ác, ba mươi bảy đạo phẩm 

làm ngòi cảnh, mười lực, bốn vô úy, bốn vô ngại trí... làm tường vách, hay xuất 

sanh quả báo Niết-bàn của ba thừa. Gieo giống vào ruộng vô thượng vô tỷ ấy, 

được phước vô tận. 

 Hỏi:  Hết  thảy  pháp  hữu  vi  là  tướng  vô  thường,  đều  trở  về  tận  diệt,  phước  từ 

nhân duyên sanh làm sao được bất tận? 

 Đáp:  Cũng  không  nói  thường  bất  tận.  Tự  nói:  cho  đến  khi  chứng  đắc  Phật,  ở 

trung gian bất tận. 

Lại nữa, hết thảy pháp hữu vi, tuy niệm niệm sanh diệt, nhưng tương tục không 

đoạn, quả báo không mất, nên nói là bất tận, ví như đốt đèn tuy ngọn lửa sanh 

diệt mà không gọi là diệt, khi dầu hết tim lụn, mới gọi là diệt. Phước điền cũng 

như vậy, do thâm tâm gieo vào ruộng tốt, cho đến khi pháp tận mà phước điền 

cũng không tận. 

Lại nữa, Bồ-tát biết thật tướng các pháp như Niết-bàn bất tận. Phước đức đưa 

vào thật tướng các pháp, nên cũng không tận. 

 Hỏi: Nếu như vậy, Niết-bàn bất tận, phước đức cũng lẽ phải thường bất tận, cớ 

sao nói cho đến khi thành Phật, ở khoảng trung gian bất tận? 

 Đáp: Phước ấy do lực trí tuệ làm cho công đức ấy như Niết-bàn rốt ráo không, 

bất sanh bất diệt; vì vậy nên ví như Niết-bàn, chứ chẳng phải Niết-bàn. Nếu là 

Niết-bàn thì không thể làm ví dụ. Nếu là Niết-bàn cớ sao quả báo thành Phật mà 

phước  không  tận.  Ví  như  ba  cửa  giải  thoát  là  không,  vô  tướng,  vô  tác;  như 

tướng rốt ráo không giải thoát, là không giải thoát môn, thời quán thế gian cũng 

là rốt ráo không; như tướng vô tướng giải thoát, là vô tướng giải thoát môn, thời 

quán thế gian cũng là tướng vô tướng; như tướng vô tác giải thoát, là vô tác giải 

thoát môn, thời quán thế gian cũng là tướng vô tác. 

Vì vậy nên nói: muốn gieo một thiện căn nơi Phật phước điền cho đến khi chứng 

đắc Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác mà phước ấy không tận, nên học Bát-

nhã ba-la-mật. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát muốn được  mười phương chư 

Phật xưng tán tên mình, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận.  Hỏi: Bồ-tát nếu quán các pháp rốt ráo không, bên trong không có ta, tôi, đã 

phá kiêu mạn, cớ sao còn muốn được chư Phật xưng tán tên mình? Lại, Bồ-tát 

theo  pháp  phải  cúng  dường  chư  Phật,  cớ  sao  lại  cầu  chư  Phật  cúng  dường 

mình? 

 Đáp: Phật pháp có hai môn: 1. Môn đệ nhất nghĩa. 2. Môn thế tục pháp. Theo 

môn thế tục nên muốn được chư Phật tán thán. Tuy được chư Phật tán thán mà 

không thấy ta, tôi, không chấp thủ tướng chúng sanh, vì theo giả danh của thế 

gian nên nói. Ông hỏi: cớ sao trở lại cầu Phật cúng dường mình, như phẩm sau 

nói Phật tán thán: Bồ-tát được bất thối chuyển đối với Vô thượng Chánh đẳng 

Chánh  giác.  Nay  Bồ-tát  ấy  muốn  được  biết  chắc  chắn  mình  đã  được  bất  thối 

chuyển chăng, vì vậy cầu Phật tán thán, chứ chẳng phải cầu cúng dường. 

Lại nữa, các người, các chúng sanh khác bị tham dục, sân nhuế, ngu si che tâm, 

nên  không  thể  như  thật  tán  thán;  vì  nếu  có  thiên  ái  thì  không  thấy  thật  lỗi,  chỉ 

thấy công đức kia; nếu có thiên giận thời chỉ thấy lỗi không thấy công đức kia; 

nếu ngu si nhiều thời không thể như thật thấy tốt xấu. Chư thiên và người đời tuy 

có trí tuệ, ba độc có mỏng, cũng không thể như thật tán thán vì còn sai lầm, vì 

không có nhất thế trí, và kiết sử chưa hết. Thanh văn, Bích-chi Phật, ba độc tuy 

hết, cũng không thể như thật tán thán, vì còn tập khí thừa chưa hết, vả lại vì trí 

tuệ không đầy đủ. Chỉ một mình Phật cả ba độc và tập khí hết vĩnh viễn, thành 

tựu  nhất  thế  trí,  nên  có  thể  như  thật  tán  thán  không  thêm  không  bớt.  Vì  vậy, 

hành giả muốn được chư Phật tán thán, để biết thực đức của mình, nên không 

cầu người khác tán thán. 

 Hỏi: Chư Phật ra khỏi ba cõi, không nhiễm trước thế gian, không có ngã và ngã 

sở; xem ngoại đạo, ác nhân, đại Bồ-tát, A-la-hán, bình đẳng không sai khác; cớ 

sao chỉ tán thán Bồ-tát? 

 Đáp:  Phật  tuy  không  có  ta,  tôi,  không  có  ghét  thương,  đối  hết  thảy  pháp  tâm 

không nhiễm trước, thương xót chúng sanh, vì lấy tâm đại từ bi dẫn dắt hết thảy, 

nên phân biệt người lành mà có sự tán thán. Và cũng muốn phá hoại sở nguyện 

của ác ma, vì Phật tán thán nên vô lượng chúng sanh ưa thích Bồ-tát, mà cung 

kính cúng dường,  sau đều  được  thành  tựu Phật đạo;  vì  vậy nên chư Phật tán 

thán Bồ-tát. 

 Hỏi: Tán thán như thế nào? 

 Đáp: Như Phật thuyết pháp ở giữa đại chúng, Ngài muốn khiến chúng sanh vào 

pháp  thậm  thâm,  nên  tán  thán  Bồ-tát,  như  tán  thán  Bồ-tát  Tát-đà-ba-luân 

(Sadàpralàpa - Thường-đề Bồ-tát). 

Lại nữa, Phật tán thán Bồ-tát rằng: Bồ-tát ấy hay quán các pháp rốt ráo không, 

cũng có tâm đại từ bi đối với chúng sanh, hay thực hành sanh nhẫn, nên cũng 

không thấy tướng chúng sanh; tuy thực hành pháp nhẫn, mà không sanh chấp 

trước  đối  hết  thảy  pháp,  tuy  xét  việc  kiếp  trước  mà  không  rơi  vào  tà  kiến,  tuy 

xem thấy chúng sanh vào Vô dư Niết-bàn mà không rơi vào biên kiến; tuy biết 

Niết-bàn là Vô thượng thật pháp, cũng không khởi thiện nghiệp về thân, khẩu, ý; 

tuy đi trong sanh tử mà tâm vui Niết-bàn; tuy trụ ba cửa giải thoát, hướng nhìn 

Niết-bàn cũng không dứt bản nguyện và thiện hành. Các công đức kỳ đặc như 

vậy rất là khó có. 

Lại nữa, nếu Bồ-tát chưa được vô sanh nhẫn, chưa được năm thần thông, ngay 

nơi nhục thân sanh tử, có tâm đại từ bi, hay vì chúng sanh, nên có thể thí cho tất 

cả những gì trong ngoài đáng quý đáng tiếc. Ngoài là vợ con yêu quý, năm dục 

thượng diệu, ngọc Như ý, diệu bảo tối thượng, quốc độ an ổn... ; trong là thân 

thể, da thịt, xương máu, đầu, mắt, tủy não, tai, mũi, chân, tay... Bố thí như vậy 

rất  là  khó  có,  cho  nên  chư  Phật  tán  thán  đức  ấy.  Nếu  Bồ-tát  đã  vào  pháp  vị, 

được thần thông, mà thực hành khổ hạnh thì không là khó. Nhưng vì Bồ-tát ấy 

còn sanh thân, mắt thịt, mà chí nguyện rộng lớn, có tâm đại bi, ưa vui Phật đạo, 

làm việc như vậy, rất là hy hữu. 

Lại nữa, nếu Bồ-tát trì giới thanh tịnh đầy đủ, không phân biệt trì giới, phá giới; 

đối  hết  thảy  pháp  rốt  ráo  bất  sanh,  thường  nhẫn  “không  pháp”;  tinh  tấn  không 

thối  không  nghỉ,  không  đắm  không  chán,  tinh  tấn  và  giải  đãi  một  tướng  không 

khác,  vô  lượng  vô  biên  vô  số  kiếp,  siêng  tu  tinh  tấn;  đều  muốn  lãnh  thọ  thực 

hành thiền định thậm thâm, không nương dựa, định và loạn không khác, không 

rời khỏi định mà có thể biến hóa thân vô lượng, cùng khắp mười phương, thuyết 

pháp độ người; thực hành trí tuệ sâu xa, quán hết thảy không sanh không diệt, 

chẳng  phải  không  sanh  chẳng  phải  không  diệt,  cũng  chẳng  phải  không  sanh 

cũng  chẳng  phải  không  diệt,  chẳng  chẳng  phải  không  sanh  chẳng  chẳng  phải 

không diệt;  vượt qua các ngôn ngữ, chỗ tâm đi dứt bặt, không thể  hoại không 

thể phá, không thể thọ nhận, không thể chấp trước, chỗ chư thánh đi sạch như 

Niết-bàn, cũng không chấp trước sự quán sát ấy; ý cũng không mất, hay lấy trí 

tuệ tự làm lợi ích. Các Bồ-tát như vậy được chư Phật tán thán. 

Lại nữa, Bồ-tát chưa được thọ ký, chưa được vô sanh pháp nhẫn, sanh ra không 

gặp  Phật,  không  được  thấy  hiền  thánh,  do  chánh  tư  duy  nên  hay  quán  thật 

tướng  các  pháp.  Tuy  quán  thật  tướng,  tâm  cũng  không  dính  mắc.  Bồ-tát  như 

vậy, được mười phương chư Phật đều tán thán. 

Lại nữa, Bồ-tát nghe Phật pháp thậm thâm vô lượng vô biên không thể nghĩ bàn, 

tuy tự chưa chứng được, trí tuệ chưa kịp, mà có thể định tâm tin vui, không sanh 

nghi ngờ hối hận, nếu ma giả làm  Phật  đi đến ngụy nói ý nó, tâm cũng không 

thêm bớt, Bồ-tát như vậy, được chư Phật tán thán. 

Lại  nữa,  có  các  Bồ-tát  phát  tâm  cũng  trong  một  lúc,  trong  đó  có  vị  mau  thành 

Phật, thời Phật tán thán, vì có sức tinh tấn lớn. Như đức Phật Thích-ca Mâu-ni, 

cùng  các  Bồ-tát  Di-lặc...  đồng  thời  phát  tâm,  mà  đức  Phật  Thích-ca  Mâu-ni  do 

sức tinh tấn nên vượt qua chín kiếp. 

Lại nữa, hoặc có Bồ-tát đầy đủ Bồ-tát sự, là mười địa, sáu Ba-la-mật, mười lực, 

bốn  vô sở úy, bốn  vô ngại trí, mười tám pháp không chung, và  vô lượng  Phật 

pháp thanh tịnh, nhưng vì rộng độ chúng sanh nên ở lâu trong sanh tử, không 

thủ  chứng  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác,  Bồ-tát  như  vậy,  chư  Phật  tán 

thán, đó là ai? Là như Văn-thù-sư-lợi, Tỳ-ma-la-cật (Duy-ma-cật), Quán Thế Âm, 

Ðại Thế Chí, Biến Cát Bồ-tát... là thượng thủ của các Bồ-tát, đã ra khỏi ba cõi, 

biến hóa vô số thân, vào trong sanh tử, giáo hóa chúng sanh. Các việc hy hữu 

như vậy, đều từ Bát-nhã ba-la-mật thậm thâm sanh ra. 

Vì vậy nên nói: muốn được chư Phật tán thán tên mình, nên học Bát-nhã ba-la-

mật. 

Kinh:  Lại  nữa,  này  Xá-lợi-phất,  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  một  lần  khởi  ý  là  đến 

được mười phương thế giới số như hằng hà sa, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận: Bồ-tát được năng lực thân thông biến hóa làm mười phương hằng hà sa 

thân một lúc đi đến mười phương hằng hà sa thế giới. 

 Hỏi:  Như  Kinh  nói:  Trong  khoảng  búng  ngón  tay  có  sáu  mươi  niệm,  nếu  trong 

một  niệm  đi  đến  hằng  hà  sa  thế  giới  ở  một  phương,  còn  không  thể  tin  được, 

huống gì đi đến hằng hà sa thế giới ở mười phương, thời gian ít mà chỗ đi đến 

nhiều? 

 Đáp: Kinh nói: Năm việc không thể nghĩ bàn, đó là chúng sanh nhiều ít, nghiệp 

quả báo, năng lực người tọa thiền, năng lực các rồng, năng lực chư Phật. Trong 

năm việc không thể nghĩ bàn ấy, năng lực Phật là rất không thể nghĩ bàn, Bồ-tát 

vào thiền định phát sanh thần thông không thể nghĩ bàn, nên trong một niệm đến 

được thế giới chư Phật trong mười phương. Như nói trong bốn loại thần thông, 

chỉ Phật và Bồ-tát có thần thông chóng đi khắp như ý muốn, như con của chim 

Kim si, mới từ vỏ trứng ra, mà đi từ một núi Tu-di đến một núi Tu-di; các Bồ-tát 

cũng như vậy, nhờ lực vô sanh nhẫn, phá vỏ trứng vô minh phiền não, tức thì 

trong một niệm hóa ra vô lượng thân, khắp đến mười phương. 

Lại nữa, Bồ-tát đã tiêu diệt hết tội chướng trong vô lượng đời, nhờ lực trí tuệ nên 

chuyển được hết thảy pháp; nhỏ chuyển làm lớn, lớn chuyển làm nhỏ; lấy ngàn 

vạn kiếp làm một ngày, lại lấy một ngày làm ngàn vạn kiếp. Bồ-tát ấy, là chủ thế 

gian, ưa muốn tự tại, thì có nguyện gì mà không thành được. Như kinh Tỳ-ma-la-

cật  nói:  Lấy  bảy  đêm  làm  một  kiếp  sống.  Do  nhân  duyên  ấy  Bồ-tát  nương  lực 

thần thông, có thể chóng vượt qua mười phương thế giới. 

 Hỏi: Trong năm việc không thể nghĩ bàn nói trước đó không có Bồ-tát, sao nay 

nói Bồ-tát không thể nghĩ bàn? 

 Đáp: Hoặc có khi trong nhân nói quả, như nói ngày ăn trăm lượng vàng. Vàng 

không thể ăn,  nhân  vàng được ăn, nên  nói ăn  vàng, ấy là trong nhân nói quả. 

Hoặc có khi trong quả nói nhân, như thấy bức vẽ đẹp nói là khéo tay, ấy là thấy 

trong quả nói nhân. Các Bồ-tát cũng như vậy, Bồ-tát là nhân, Phật là quả; nếu 

nói Phật lực không thể nghĩ bàn nên biết là đã nói Bồ-tát. 

Vì vậy nên nói: muốn một lần khởi ý, đã đến được mười phương hằng hà sa thế 

giới, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất! Bồ-tát ma-ha-tát muốn phát ra một âm khiến cho 

mười phương hằng hà sa thế giới đều nghe tiếng, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận:  Bồ-tát  được  sáu  thần  thông,  tăng  trưởng  tướng  phạm  âm,  vượt  qua  ba 

ngàn đại thiên thế giới, đến mười phương hằng hà sa thế giới. 

 Hỏi: Nếu như vậy, thời có khác gì với âm thanh của Phật? 

 Đáp: Âm thanh của Bồ-tát có số hạng trong hằng hà sa thế giới, còn âm thanh 

Phật đi xa không có hạng số. Như trong kinh Phật Tích nói: Mục-liên muốn thử 

âm  thanh  của  Phật,  đi  đến  tận  phương  tây,  vẫn  nghe  âm  thanh  Phật,  như  đối 

trước mặt. 

 Hỏi: Nếu như vậy, Phật thường ở tại quốc độ xóm làng, thuyết pháp giáo hóa, 

nhưng mà người ở trong cõi Diêm-phù-đề, không đến bên Phật thời không nghe 

được,  sao  biết  thế?  Vì  có  nhiều  người  từ  phương  xa  đi  đến  muốn  nghe  Phật 

thuyết pháp? 

 Đáp: Âm thanh Phật có hai thứ: 1. Âm thanh mật. 2. Âm thanh không mật.  Âm 

thanh mật trước đã nói, âm thanh không mật, thời đến bên Phật mới nghe. Cũng 

có hai hạng đệ tử: 1. Xuất thế thánh nhân. 2. Thế gian phàm phu. Xuất thế thánh 

nhân như Mục-kiền-liên... nghe được âm thanh vi mật; còn người phàm phu theo 

chỗ nó đến gần mới nghe. 

Lại nữa, chư Bồ-tát được vào chánh vị, lìa thân sanh tử, được chân thân pháp 

tánh, thấy được vô lượng thân Phật mười phương và ánh sáng chiếu khắp, cũng 

nghe được sáu mươi thứ âm thanh cực xa vô lượng của chư Phật. Các đại Bồ-

tát tuy chưa đầy đủ âm thanh như vậy, nhưng đối âm thanh của Phật cũng được 

một phần. 

Âm  thanh  của  Phật  Bồ-tát  có  ba  thứ:  1.  Do  đời  trước  gieo  âm  thanh  lành  nên 

trong cổ họng có được tứ đại vi diệu, phát ra các thứ âm thanh diệu hảo xa gần 

một dặm, hai dặm, ba dặm, mười dặm, trăm ngàn dặm, cho đến âm thanh lan 

khắp ba ngàn đại thiên thế giới. 2. Là do lực thần thông mà tứ đại trong cổ họng 

phát ra tiếng lan khắp ba ngàn đại thiên thế giới, và mười phương hằng hà sa 

thế giới. 3. Là âm thanh Phật thường lan khắp mười phương hư không. 

 Hỏi:  Nếu  âm  thanh  Phật  thường  lan  khắp,  sao  nay  chúng  sanh  không  được 

thường nghe? 

 Đáp:  Chúng  sanh  vô  lượng  kiếp  lại  đây,  vì  nghiệp  đã  gây  che  lấp,  nên  không 

được nghe, ví như sấm chớp giông bảo, mà người điếc không nghe, tiếng sấm 

không giảm. Phật cũng như  vậy, thường vì chúng  sanh thuyết pháp,  như  rồng 

rung tiếng sấm lớn, mà chúng sanh vì tội nghiệp, tự không nghe được. Như nay 

người tinh tấn trì giới, trong lúc niệm Phật tam-muội, tâm đắc định, không bị tội 

chướng ngại, thì liền được thấy Phật, nghe Phật thuyết pháp, âm thanh rõ ràng. 

Bồ-tát đối với ba thứ âm thanh ấy, muốn được hai thứ, hai thứ âm thanh ấy rất 

khó, hy hữu, còn như âm thanh của nghiệp quả thì tự nhiên có được. 

Vì  vậy  nên  nói:  Bồ-tát  ma-ha-tát  muốn  dùng  một  âm  thanh  khiến  cho  mười 

phương hằng hà sa thế giới nghe tiếng, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Kinh: Lại nữa, này Xá-lợi-phất, Bồ-tát ma-ha-tát muốn làm cho thế giới chư Phật 

không dứt, nên học Bát-nhã ba-la-mật. 

Luận. Phật thế giới không dứt là Bồ-tát làm cho mỗi nước kế tiếp nhau đều khiến 

chúng sanh phát tâm làm Phật. 

 Hỏi:  Nói  kế  tiếp  nhau  là  mỗi  nước  trước  sau  kế  tiếp,  hay  là  mười  phương  thế 

giới kế tiếp? Nếu mỗi một nước kế tiếp nhau, thì tâm đại bi là trùm khắp hết thảy 

chúng sanh, cớ sao không trùm đến nước khác? Còn nếu mười phương thế giới 

kế tiếp nhau, thời các Phật Bồ-tát khác có lợi ích gì? 

 Đáp:  Tâm  nguyện  Bồ-tát  muốn  khiến  hết  thảy  thế  giới  đều  làm  Phật,  đại  tâm 

rộng xa, không bị giới hạn, lấy tâm chứa nhóm các trí tuệ, và vô lượng phước 

đức  thần  thông  lực,  lại  tùy  chúng  sanh  gieo  nhân  duyên  làm  Phật,  Bồ-tát  đều 

khiến làm. Nếu hết thảy thế giới đều gieo nhân duyên làm Phật, thời các Phật, 

Bồ-tát khác chẳng phải có ích. Nhưng việc ấy không đúng. 

Lại, mười phương thế giới vô lượng vô biên, không lẽ một Bồ-tát được biến khắp 

hết các thế giới, khiến Phật chủng không dứt, mà các Bồ-tát khác tùy theo nhân 

duyên đều có phần trong đó. Vì tâm đại bi rộng lớn nên nguyện cũng vô lượng, 

tâm lợi ích không có giới hạn. Chủng loại chúng sanh vô lượng, nên chẳng phải 

một Phật một Bồ-tát có thể độ hết được. 

 Hỏi: Nếu việc không xứng tâm, cớ gì lại phát nguyện? 

 Ðáp:  Vì  muốn  khiến  tâm  nguyện  rộng  lớn  thanh  tịnh,  như  tu  Từ  tam-muội,  tuy 

không  thể  khiến  chúng  sanh  lìa  khổ,  chỉ  tự  muốn  làm  cho  tâm  rộng  lớn  thanh 

tịnh, thành tựu nguyện lợi ích, như lực của chư Phật đại Bồ-tát, đều có thể độ 

thoát  hết  thảy,  nhưng  chúng  sanh  phước  duyên  chưa  nhóm,  chưa  có  trí  tuệ, 

nhân duyên chưa tụ hội, nên không được độ, như nước biển cả, hết thảy chúng 

sanh  lấy  dùng,  mà  nước  không  khô  kiệt,  chỉ  vì  chúng  sanh  không  thể  được 

dùng; như chúng sanh ngạ quỉ, do tội mình, nên không được thấy nước, giả sử 

được thấy, nước liền khô kiệt, hoặc biến thành nước đồng sôi, hoặc thành máu 

mủ. Phật cũng như vậy, có đại từ bi trí tuệ vô lượng vô biên, có thể làm đầy đủ 

cho chúng sanh, nhưng chúng sanh  vì tội nghiệp, nên không gặp Phật, giả sử 

được gặp Phật, thì cũng giống như người khác, hoặc sanh sân nhuế, hoặc nổi 

lên  phỉ  báng.  Vì  nhân  duyên  ấy  nên  không  thấy  được  oai  tướng  thần  lực  của 

Phật; tuy được gặp Phật mà không có lợi ích. 

Lại nữa, hai nhân hai duyên phát sanh chánh kiến, đó là nội nhân ngoại duyên. 

Phật là nhân duyên bên ngoài đầy đủ, có 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp tùy hình, vô 

lượng ánh sáng trang nghiêm  Phật, các  thứ thần lực, các thứ âm thanh,  tùy  ý 

thuyết pháp, dứt mọi nghi lầm. Chỉ vì chúng sanh nhân duyên bên trong không 

đầy đủ, trước không gieo thiện căn thấy Phật, không tin kính, không tinh tấn trì 

giới, độn căn sâu dày, đắm vào cái vui thế gian, vì vậy nên không có lợi ích, chứ 

không phải lỗi tại Phật. Phật hóa độ chúng sanh, thần khí lợi dụng, thảy đều đầy 

đủ; ví như mặt trời mọc, có mắt thời thấy, mắt mù không thấy, giả sử có mắt mà 

không có mặt trời, thời không thấy chi, thế nên mặt trời không có lỗi; Phật cũng 

như vậy. 

 Hỏi: Thế nào là nhân duyên khiến Phật thế giới không dứt? 

 Ðáp: Bồ-tát đối với chúng sanh, dùng các cách tán thán Phật đạo, khiến chúng 

sanh phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, dần dần hành sáu Ba-la-mật, 

vậy sau mỗi mỗi làm Phật ở các thế giới. Nếu nơi mỗi nước kế tiếp làm Phật, 

hoặc ở nước khác mỗi tự làm Phật, ấy gọi là không dứt nước Phật. 

Lại nữa, Bồ-tát chóng nhóm trí tuệ đầy đủ, làm Phật độ vô lượng chúng sanh, khi 

sắp vào Niết-bàn, thọ ký Bồ-tát rằng: Sau khi Ta diệt độ, ngươi kế tiếp làm Phật, 

triển chuyển đều như vậy, khiến không đoạn tuyệt. Nếu Phật không thọ ký Bồ-tát 

thời  Phật  quốc  bị  đoạn,  ví  như  vua  lập  thái  tử,  triển  chuyển  như  vậy,  quốc  độ 

không dứt. 

 Hỏi: Cớ sao quí trọng thế giới có Phật, mà khinh hèn quốc độ không có Phật? 

 Ðáp: Việc ấy không nên hỏi. Phật là vị chủ trang nghiêm mười phương thế giới, 

huống chi một quốc độ. Nếu lìa quốc độ có Phật thời tuy hưởng cái vui cõi người 

cõi trời, mà không biết là do ơn Phật gây nên, thời không khác gì súc sanh. Nếu 

các  đức  Phật  không  ra  đời,  thời  không  có  con  đường  đến  tam  thừa  Niết-bàn, 

thường nhốt trong ngục ba cõi, vĩnh viễn không ngày ra khỏi. Nếu đời có Phật, 

thời chúng sanh được ra khỏi lao ngục ba cõi; ví như giữa hai quốc độ, một nơi 

không có mặt trời, trong đó chúng sanh từ tối tăm sanh ra, từ tối tăm chết đi. Nếu 

lúc có Phật ra đời, có ánh sáng dần soi, mỗi mỗi trông thấy nhau, cho đến thấy 

các chúng sanh được ánh mặt trời mặt trăng chiếu đến mà biết kia là đại phước, 

còn chúng ta có tội. Như vậy, hoặc có khi Phật lấy ánh sáng chiếu khắp các Phật 

quốc, chúng sanh ở nước không có Phật, thấy ánh sáng của Phật chiếu đến, thì 

rất hoan hỷ, nghĩ rằng: chúng ta đây tối tăm, còn nơi kia sáng suốt. 

Lại nữa, quốc độ có Phật, thì chúng sanh biết có tội phước, có người thọ Tam 

quy Ngũ giới, Bát quan trai giới và xuất gia năm chúng, có các thứ thiện pháp 

như thiền định, trí tuệ sâu  xa,  có bốn  quả Sa-môn,  hữu dư  Niết-bàn...  vì nhân 

duyên ấy nên Phật quốc là quí. Nếu chúng sanh ở quốc độ có Phật, tuy không 

thấy Phật, mà gặp được Kinh pháp, tu thiện trì giới, bố thí, lễ kính... gieo nhân 

duyên Niết-bàn, cho đến súc sanh cũng có thể gieo nhân duyên phước đức. Nếu 

quốc độ không có Phật, thí cho đến trời người, cũng không thể làm thiện. 

Vì vậy, nên Bồ-tát phát nguyện muốn khiến Phật quốc không dứt. 

 (Hết cuốn 30 theo bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 26

	Chương 38

	Giải Thích: Mười Tám Pháp Không Chung









	Cuốn 27

	Chương 39 – Còn thiếu





	Cuốn 28

	Chương 40

	Giải Thích: Sáu Thần Thông









	Cuốn 29

	Chương 41

	Giải Thích: Tùy Hỷ, Hồi Hướng... 









	Cuốn 30

	Chương 42

	Giải Thích: Thiện Căn Cúng Dường












cover_image.jpg
DaiTriDol.uan2
Cuon26 30





